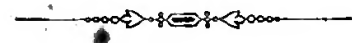


# মধ্য-লীলা ।



## ত্রয়োদশ পরিচেন্দ

স জীয়াৎ কুঁফচৈতন্তঃ শ্রীরথাত্রে ননর্হ যঃ ।  
যেনাসীজ্জগতাং চিত্রং জগন্নাথোহপি বিশ্বিতঃ । ১  
জয়জয় শ্রীচৈতন্ত্য জয় নিত্যানন্দ ।

জয়াবৈতচন্দ্র জয় গৌরভক্তবৃন্দ ॥ ১  
জয় শ্রোতাগণ শুন করি একমন ।  
রথযাত্রায় নৃত্য প্রভুর পরমমোহন ॥ ২

শ্লোকের সংক্ষিপ্ত টীকা ।

স জীয়াৎ । স প্রসিদ্ধঃ কুঁফচৈতন্তঃ জীয়াৎ সর্বোৎকর্ণেণ বর্ততাম । ষষ্ঠৈতন্তঃ শ্রীরথাত্রে শ্রীবুক্তশুন্তি  
শ্রীজগন্নাথাধিষ্ঠিতশুন্তি রথশুন্তি অগ্রে ননর্হ নস্তিতবানু । যেন নর্তনেন জগতাং তদগত-লোকানাং চিত্রং আশৰ্য্যং আসীৎ ।  
জগতাং কা বার্তা অগতাং নাথোহপি সর্বাশৰ্য্যকর্ত্তাপি বিশ্বিত আসীদিতি । শ্লোকমালা । ১

গৌর-কৃপা-তরঙ্গিনী টীকা ।

জয় শ্রীগৌরচন্দ্র । মধ্যলীলার এই ত্রয়োদশ-পরিচেন্দে শ্রীজগন্নাথের রথাত্রে মহাপ্রভুর নৃত্য, কীর্তন, কুরক্ষেত্রে  
শ্রীকৃষ্ণের সহিত মিলিত শ্রীরাধার ভাবে শ্লোকপঠন এবং প্রেমাবেশে উদ্ঘানমধ্যে বিশ্বামাদি বর্ণিত হইয়াছে ।

শ্লো । ১ । অষ্টম । যঃ ( যিনি ) শ্রীরথাত্রে ( শ্রীজগন্নাথের পরমস্থুন্দর রথের সম্মুখভাগে ) ননর্হ  
( নৃত্য করিয়াছিলেন ), যেন ( যদ্বারা—যে নৃত্যদ্বারা ) অগতাং ( জগতের—জগদ্বাসী লোকসকলের ) চিত্রং  
( আশৰ্য্য ) [ আসীৎ ] ( হইয়াছিল ), [ যেন ] ( যদ্বারা ) জগন্নাথঃ অপি ( শ্রীজগন্নাথও ) বিশ্বিতঃ ( বিশ্বিত ) আসীৎ  
( হইয়াছিলেন ), সঃ ( সেই ) কুঁফচৈতন্তঃ ( শ্রীকুঁফচৈতন্ত ) জীয়াৎ ( জয়বুক্ত হউন ) ।

অমুবাদ । যিনি শ্রীজগন্নাথের পরমস্থুন্দর রথের অগ্রভাগে নৃত্য করিয়াছিলেন এবং ধাঁচার নর্তনে  
অগদ্বাসী লোকসকল এবং স্বরং শ্রীজগন্নাথও বিশ্বিত হইয়াছিলেন, সেই শ্রীকুঁফচৈতন্ত জয়বুক্ত হউন । ১

রথযাত্রাকালে শ্রীমন্ত মহাপ্রভু রাধাভাবে আবিষ্ট হইয়া রথের অগ্রভাবে এক অপূর্ব নৃত্যলীলা প্রকটিত  
করিয়াছিলেন । সেই লীলাবর্ণনের প্রারম্ভে সেই লীলার উল্লেখপূর্বক গ্রন্থকার মহাপ্রভুর জয় কীর্তন করিতেছেন—  
এই শ্লোকে ।

“রসরাজ মহাভাব হৃষিয়ে একজনপ”-শ্রীশ্রীগৌরস্থুন্দরে অজের মদনমোহন-কৃপ অপেক্ষাও মাধুর্য্যের সমধিক  
বিকাশ ( ২১৮২৩৩-৩৪ পঞ্চারের টীকা দ্রষ্টব্য ) । রাধাভাবের আবেশে রথের অগ্রভাগে নৃত্যকালে শ্রীশ্রীগৌরস্থুন্দরের  
সেই অস্তুত অনির্বচনীয় মাধুর্য্য বিকশিত হইয়াছিল এবং এই মাধুর্য্যের দর্শনেই শ্রীজগন্নাথের বিশ্ব এবং সমধিক  
আনন্দ জন্মিয়াছিল । এই অপূর্ব মাধুর্য্য দর্শনের লোভেই শ্রীজগন্নাথ কথনও বা রথ থামাইয়া রাখিয়াছেন  
( ২১৩১৭১ ), কথনও বা আচ্ছে আচ্ছে চালাইয়াছেন ( ২১৩১৭০ ), আবার কথনও বা গৌরকে সাক্ষাতে না দেখিয়া  
শত শত লোকের এবং মত ইঙ্গিগণের আকর্ষণ সহেও রথ চালিত করেন নাই ( ২১৪১৪৯ ) । ( ভূমিকায়  
শ্রীশ্রীগৌরস্থুন্দর প্রবক্ষে গৌরের সর্বাতিশায়ী মাধুর্য্য অংশ দ্রষ্টব্য ) ।

২ । রথযাত্রায়—রথযাত্রাকালে । পরম-শোহন—পরম ( অত্যন্ত ) স্থুন্দর ।

আর দিন মহাপ্রভু হঞ্চি সাবধান ।  
 রাত্রে উঠি গণ-সঙ্গে কৈলা কৃত্য-স্মান ॥ ৩  
 পাণ্ডুবিজয় দেখিবারে করিল গমন ।  
 জগন্নাথ যাত্রা কৈল ছাড়ি সিংহাসন ॥ ৪  
 আপনে প্রতাপকুন্দ লঞ্চি পাত্রগণ ।  
 মহাপ্রভুর গণে করায় বিজয়-দর্শন ॥ ৫  
 অবৈত-নিত্যানন্দাদি সঙ্গে ভক্তগণ ।  
 স্মৃথে মহাপ্রভু দেখে ঈশ্বর-গমন ॥ ৬  
 বলিষ্ঠ দয়িতাগণ যেন মন্ত্র হাথী ।  
 জগন্নাথ-বিজয় করায় করি হাথাহাথি ॥ ৭

কতক দয়িতা করে স্কন্ধ-আলম্বন ।  
 কতক দয়িতা ধরে শ্রীপদ্মচরণ ॥ ৮  
 কঠিতটে বৰু দৃঢ় স্তুল পট্টডোরী ।  
 দুইদিগে দয়িতাগণ উর্ঘায় তাহা ধরি ॥ ৯  
 উচ্চ দৃঢ় তুলী-সব পাতি স্থানে স্থানে ।  
 এক তুলী হৈতে আর তুলী করায় গমনে ॥ ১০  
 প্রভু-পদাঘাতে তুলী হয় থণ্ড থণ্ড ।  
 তুলা সব উড়ি যায়, শব্দ হয় প্রচণ্ড ॥ ১১  
 বিশ্বস্তর জগন্নাথ চালাইতে শক্তি কার ?  
 আপন ইচ্ছায় চলে করিতে বিহার ॥ ১২

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টাকা ।

৩। আর দিন—রথযাত্রার দিন। রাত্রে উঠি—রাত্রি থাকিতেই শয়া হইতে উঠিয়া। গণ-সঙ্গে—পার্বদগণের সঙ্গে। কৃত্য-স্মান—কৃত্য ( প্রাতঃকৃত্যাদি ) ও স্মান ( প্রাতঃস্মান ) ।

৪। পাণ্ডু—হাতে বা কোমরে ধরিয়া ছোট শিশুকে যেনেপ হাঁটা শিক্ষা দেওয়া হয়, সেইরূপ হাঁটাকে ( গমনকে ) উড়িয়াদেশে পছান্তি বলে; পছান্তির অপভংশই পাণ্ডু। বিজয়—গমন। পাণ্ডুবিজয়—ধরাধরি করিয়া শ্রীজগন্নাথকে শ্রীমন্দির হইতে রথের উপরে লইয়া যাওয়াকে বলে পাণ্ডুবিজয়। রথে নেওয়ার সময় শ্রীজগন্নাথকে তুলিয়া লইয়া যাওয়া হয় না। শ্রীমন্দির হইতে রথ পর্যন্ত পথে তুলার বালিশ পাতা হয়; বিগ্রহকে সিংহাসন হইতে নামাইয়া পাণ্ডুদের মধ্যে কেহ বিশ্রাহের স্কন্ধ, কেহ চরণ, কেহ পট্টুরি ধরিয়া বিশ্রাহকে তুলিয়া ধরিয়া বালিশের উপরে দাঁড় করান; এইরূপে ধরাধরি করিয়া বিশ্রাহকে এক বালিশ হইতে অপর বালিশে নেওয়া হয়; পাণ্ডুদের সহায়তায় শ্রীজগন্নাথ যেন নিজেই হাঁটিয়া যাইতেছেন—এইরূপই মনে হয়। শ্রীজগন্নাথের এই ভাবের গমনকেই পাণ্ডুবিজয় বলে। যাত্রা কৈল—রথে উঠিবার জন্য সিংহাসন ছাড়িয়া রওনা হইলেন।

৫। পাত্রগণ—রাজপাত্রগণ; রাজা প্রতাপকুন্দের পার্বদ গণ। মহাপ্রভুর গণে—প্রভুর সঙ্গীয় ভক্ত-গণকে। বিজয়-দর্শন—পাণ্ডুবিজয় দর্শন।

৬। ঈশ্বর-গমন—শ্রীজগন্নাথের পাণ্ডুবিজয় বা রথে গমন।

কোনও কোনও গ্রহে ৪—৬ পয়ার স্থলে এইরূপ পাঠান্তর দৃষ্ট হয় :—“পাণ্ডুবিজয় দেখিতে করিলা বিজয়। গণ সহিত আইলা প্রভু জগন্নাথালয় ॥ জগন্নাথ যাত্রা কৈল ছাড়ি সিংহাসন। আপনে প্রতাপকুন্দ লৈয়া পাত্রগণ ॥ মহাপ্রভুর গণে করায় বিজয় দর্শন। অবৈত নিতাই আদি সঙ্গে ভক্তগণ ॥ স্মৃথে মহাপ্রভু দেখে ঈশ্বর গমন। দেখিয়া সানন্দ হৈল প্রভু ভক্তগণ ॥”

৭। দয়িতাগণ—শ্রীজগন্নাথের রক্ষক পাণ্ডাগণ। বিজয়—গমন। হাথাহাথি—হাত ধরাধরি করিয়া।

৮। স্কন্ধ-আলম্বন—শ্রীজগন্নাথের স্কন্ধ ধারণ।

৯। কঠিতটে—শ্রীজগন্নাথের কঠিদেশে। পট্টডোরি—রেশমের দড়ি।

১০। তুলী—তুলার গদী বা বালিশ। পাতি—পাতিয়া; স্থাপন করিয়া।

১১। প্রভু-পদাঘাতে—শ্রীজগন্নাথের পায়ের চাপে। শক্ত হয় প্রচণ্ড—বালিশ কাটার শক্ত।

১২। বিশ্বস্তর—আশ্রয়-তস্তুরূপে সমগ্র বিশ্বকে ধারণ করিয়া আছেন যিনি, তিনি বিশ্বস্তর। সমগ্র বিশ্বকে

ମହାପ୍ରଭୁ 'ମଣିମା' ବଲି କରେ ଉଚ୍ଚଧବନି ।  
ନାନାବାଟକୋଳାହଳ—କିଛୁଇ ନା ଶୁଣି ॥ ୧୩  
ତବେ ପ୍ରତାପରତ୍ନ କରେ ଆପନେ ସେବନ ।  
ସୁବର୍ଣ୍ଣ-ମାର୍ଜନୀ ଲୈୟା କରେ ପଥ-ସମ୍ମାର୍ଜନ ॥ ୧୪  
ଚନ୍ଦନ-ଜଳେତେ କରେ ପଥ ନିଷିଦ୍ଧନେ ।  
ତୁଚ୍ଛ ସେବା କରେ ବୈସେ ରାଜସିଂହାସନେ ॥ ୧୫  
ଉତ୍ତମ ହଇୟା ରାଜୀ କରେ ତୁଚ୍ଛ-ସେବନ ।  
ଅତ୍ୟବ ଜଗନ୍ନାଥେର କୃପାର ଭାଜନ ॥ ୧୬  
ମହାପ୍ରଭୁ ପାଇଲ ସୁଖ ସେ ସେବା ଦେଖିତେ ।  
ମହାପ୍ରଭୁର କୃପା ପାଇଲା ସେ ସେବା ହଇତେ ॥ ୧୭

ରଥେର ସାଜନି ଦେଖି ଲୋକେ ଚର୍ବକାର ।  
ନବ ହେମର ରଥ ସୁମେରୁ-ଆକାର ॥ ୧୮  
ଶତଶତ ଶୁକ୍ଳ ଚାମର ଦର୍ପଣ-ଉଚ୍ଚଳ ।  
ଉପରେ ପତାକା ଶତ ଚାନ୍ଦୋଯା ନିର୍ମଳ ॥ ୧୯  
ଘାଗର କିଞ୍ଚିତ୍ତି ବାଜେ ସଂଟାର କଣିତ ।  
ନାନା ଚିତ୍ର ପଟ୍ଟବନ୍ଦେ ରଥ ବିଭୂଷିତ ॥ ୨୦  
ଲୀଲାୟ ଚଢ଼ିଲା ଈଶ୍ଵର ରଥେର ଉପର ।  
ଆର ଦୁଇ ରଥେ ଚଢେ ସୁଭଦ୍ରା ହଲଧର ॥ ୨୧  
ପଦ୍ମଦଶ ଦିନ ଈଶ୍ଵର ମହାଲଙ୍ଘନୀ ଲୈୟା  
ତାର ସନ୍ଦେ କ୍ରୀଡ଼ା କୈଲ ନିଭୃତେ ବସିଯା ॥ ୨୨

## ଗୋର-କୃପା-ତରଙ୍ଗିନୀ ଟିକା ।

ସିନି ସ୍ବୀଯଦେହେ ଧାରଣ କରିଯା ଆହେନ, ତାହାକେ ଚାଲାଇତେ ପାରେ ଏମନ ଶକ୍ତି କାହାରେ ନାହିଁ; ବସ୍ତୁଃ ଏତାଦୁଃ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥେ ନିଜ ଇଚ୍ଛାତେଇ ତୁଲିର ଉପର ଦିଯା ଚଲିଯା ଯାଇତେଛେନ, ଦସିତାଗଣ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟ ମାତ୍ର ।

୧୩ । ମଣିମା—ଇହା ଉଡ଼ିଯା ଭାଷାର ଶବ୍ଦ; ଅର୍ଥ—ସର୍ବେଶର; ଇହା ଖୁବ ସମ୍ମାନଶୁଚକ-ଶବ୍ଦ; କେବଳ ମାତ୍ର ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥେ ଓ ରାଜାତେଇ ପ୍ରୟୁଜ୍ୟ । ଏହିଲେ ମହାପ୍ରଭୁ "ମଣିମା"-ଶବ୍ଦେ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥକେଇ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଯାଇଛେ ।

୧୪ । ସେବନ—ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥେର ପଥେ ବାଢୁ ଦେଓଯା ରୂପ ସେବା । ସୁବର୍ଣ୍ଣମାର୍ଜନୀ—ସ୍ଵର୍ଗମଣ୍ଡିତ ବାଢୁ । ସାଧାରଣ ବାଢୁବାରା ସାଧାରଣ ଲୋକେର ଚଲାର ପଥ ପରିଷାର କରା ଯାଏ, କିନ୍ତୁ ସର୍ବେଶର ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥେର ଚଲାର ପଥ ପରିଷାର କରା ଚଲେ ନା; ତାହା ହଇଲେ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥେର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଥାକେ ନା; ତାହା ହଇଲେ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥେର ପଥେ ବାଢୁ ଦେଓଯାର ନିମିତ୍ତ ସୁବର୍ଣ୍ଣମଣ୍ଡିତ ବାଢୁ ବ୍ୟବହତ ହୟ । ରାଜା ସ୍ଵରଂ ବ୍ୟବହାର କରିବେଳ ବଲିଯାଇ ଯେ ବାଢୁଟୀକେ ସ୍ଵର୍ଗମଣ୍ଡିତ କରା ହେଇୟାଇଲି, ତାହା ନହେ; କାରଣ, ପଥ-ସମ୍ମାର୍ଜନେର କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରତାପରଦ୍ରେର ରାଜୋଚିତ ଅଭିମାନ ଛିଲ ନା; ଥାକିଲେ ତିନି ପ୍ରଭୁର କୃପା ପାଇତେଲ କିନା ସନ୍ଦେହ । ପଥ-ସମ୍ମାର୍ଜନ—ସମ୍ମାର୍ଜନୀଦ୍ୱାରା (ବାଢୁବାରା) ପଥ ପରିଷାର କରା ।

୧୫ । ଚନ୍ଦନ-ଜଳେତେ—ଚନ୍ଦନ-ମିଶ୍ରିତ ଜଳ ଦ୍ୱାରା । କରେ ପଥ-ନିଷିଦ୍ଧନେ—ପଥ ଭିଜାଇଲେନ । ତୁଚ୍ଛ ସେବା—ପଥ-ମାର୍ଜନରୂପ ହୀନ ସେବା । ସିନି ରାଜସିଂହାସନେର ଅଧିକାରୀ, ତିନି ପଥେ ବାଢୁ-ଦେଓଯାରରୂପ ହୀନ ସେବାଯ ପ୍ରୟୁକ୍ଷ ।

୧୬ । ସେ ସେବା—ସେହି ବାଢୁ ଦେଓଯା ରୂପ ତୁଚ୍ଛ ସେବା । ରାଜୀ ସର୍ବୋତ୍ତମ ହେଇୟା ଓ ଅତ୍ୟନ୍ତ ହୀନ କାଜ କରାତେ ତାହାର ଚିତ୍ତେ ଯେ କୋନ୍ତେକୁ ଅଭିମାନ ନାହିଁ, ତାହାଇ କୁଚିତ ହଇତେଛେ । ଏହି ଅଭିମାନହୀନତାର ଜନ୍ମିତି ତିନି ମହାପ୍ରଭୁର ଏବଂ ଜଗନ୍ନାଥେର କୃପା ଲାଭ କରିତେ ସମର୍ଥ ହେଇୟାଇଲେନ ।

୧୭ । ସାଜନି—ସାଜ-ସଜ୍ଜା । ନବ—ନୂତନ (ରଥ) । ହେମମୟ—ହେମ (ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣ)-ମଣ୍ଡିତ । ସୁମେରୁ-ଆକାର—ସୁମେରୁ ପର୍ବତେର ଘାୟ (ଅର୍ଥାତ ଅତ୍ୟନ୍ତ) ଉଚ୍ଚ ।

୧୮ । ରଥେର ମଧ୍ୟେ ଶତ ଶତ ସାଦା ଚାମର, ଶତ ଶତ ଉଚ୍ଚଳ ଦର୍ପଣ (ଆୟନା), ସୁନିର୍ମଳ ଚାନ୍ଦୋଯା ଏବଂ ରଥେର ଉପରେ ଶତ ଶତ ପତାକା ରଥେର ଶୋଭା ବର୍ଦ୍ଧନ କରିତେଛି ।

୧୯ । ରଥେର ମଧ୍ୟେ ଧାଗର ବାଜିତେଛିଲ, କିଞ୍ଚିତ୍ତି ବାଜିତେଛିଲ ଏବଂ ସଂଟ୍ଟ ବାଜିତେଛିଲ; ନାନାବିଧ ଚିତ୍ର ଏବଂ ସୁଶୋଭନ ପଟ୍ଟବନ୍ଦେର ଘାୟାଓ ରଥକେ ସୁସଜ୍ଜିତ କରା ହେଇୟାଇଲ ।

୨୦ । ରଥେର ମଧ୍ୟେ ଧାଗର ବାଜିତେଛିଲ, କିଞ୍ଚିତ୍ତି ବାଜିତେଛିଲ ଏବଂ ସଂଟ୍ଟ ବାଜିତେଛିଲ; ନାନାବିଧ ଚିତ୍ର ଏବଂ

ତାହାର ସମ୍ମତି ଲହିଯାଇ ତିନି ଭକ୍ତଗଣେର ଆନନ୍ଦେର ନିମିତ୍ତ ରଥେ ଚଢ଼ିଯା ବିହାର କରିତେ ବାହିର ହେବେ । ବିହାର

তাহার সম্মতি লৈয়া ভক্তস্থুথ দিতে ।  
 রথে চড়ি বাহির হৈলা বিহার করিতে ॥ ২৩  
 সূক্ষ্ম-শ্রেত-বালুপথ পুলিনের সম ।  
 দুইদিগে টোটা সব যেন বৃন্দাবন ॥ ২৪  
 রথে চড়ি জগন্নাথ করিল গমন ।  
 দুইপার্শ্বে দেখি চলে আনন্দিত মন ॥ ২৫  
 গোড়সব রথ টানে করিয়া আনন্দ ।  
 ক্ষণে শীত্র চলে রথ ক্ষণে চলে মন্দ ॥ ২৬  
 ক্ষণে স্থির হৈয়া রহে—টানিলে না চলে ।  
 ঈশ্বরেচ্ছায় চলে রথ, না চলে কারো বলে ॥ ২৭  
 তবে মহাপ্রভু সব লৈয়া নিজ-গণ ।  
 স্বহস্তে পরাইলা সভারে মাল্য-চন্দন ॥ ২৮

পরমানন্দপুরী আর ভারতী ক্রকানন্দ ।  
 শ্রীহস্তে চন্দন পাণ্ডা বাটিল আনন্দ ॥ ২৯  
 অবৈত-আচার্য আর প্রভু নিত্যানন্দ ।  
 শ্রীহস্ত-স্পর্শে দেঁহে হইলা আনন্দ ॥ ৩০  
 কীর্তনীয়াগণে দিলা মাল্য-চন্দন ।  
 স্বরূপ-শ্রীবাস তার মুখ্য দুইজন ॥ ৩১  
 চারি সম্প্রদায় হৈল চবিশ গায়ন ।  
 দুই-দুই মার্দিঙ্গি—হৈল অষ্টজন ॥ ৩২  
 তবে মহাপ্রভু মনে বিচার করিয়া ।  
 চারি সম্প্রদায় কৈল গায়ন বাঁটিয়া ॥ ৩৩  
 নিত্যানন্দ অবৈত হরিদাস বক্রেশ্বরে ।  
 চারিজনে আজ্ঞা দিল নৃত্য করিবারে ॥ ৩৪

### গোর-কৃপা-তরঙ্গী-টাকা।

করিতে—বৃন্দাবনে বিহার করিবার নিমিত্ত। রথ্যাক্রার গৃঢ় অন্তরঙ্গ উদ্দেশ্য হইতেছে শ্রীজগন্নাথের বৃন্দাবন-বিহার (২১১৪। ১১৫-১৯ পয়ার দ্রষ্টব্য)।

২৪। সূক্ষ্মশ্রেতবালু-পথ—পথের উপরে অতি স্কল্প সাদা বালুকা বিস্তীর্ণ ছিল। তাহাতে উহা দেখিতে নদীর ধারের ঢড়া ভূমির (পুলিনের) মত হইয়াছিল। টোটা—বাগান।

২৫। পথের দুই পার্শ্বের বন দেখিয়া শ্রীজগন্নাথের মনে হইতেছিল—তিনি যেন বৃন্দাবন দেখিতেছেন এবং তাহাতেই বৃন্দাবন-বিহার-লোলুপ শ্রীজগন্নাথের আনন্দ।

২৬। গোড়—উড়িয়াবাসী একজাতীয় লোক। অন্দ—অন্দ, ধীরে।

২৭। ঈশ্বরেচ্ছায়—শ্রীজগন্নাথের ইচ্ছায়। চলে রথ—রথ নিজে চলে—শ্রীজগন্নাথের ইচ্ছা-অনুসারে। সচিদানন্দ-বিগ্রহ শ্রীজগন্নাথের রথ প্রক্রিয়াস্তোবে জড়বস্তু নহে; জড় গ্রাহক বস্তু অগ্রাহক চিদবস্তুর বাহন হইতে পারেন। রথও স্বরূপতঃ চিময় বস্তু, সম্প্রদায়ী-প্রধান শুক্ষসন্দের বিলাস-বিশেষ; তাই চেতন; চিময় চেতন বস্তু বলিয়াই শ্রীজগন্নাথের ইচ্ছা বুঝিয়া কথনও চলে, কথনও বা চলেনা; কথনও আস্তে চলে, আবার কথনও বা দ্রুত চলে।

না চলে কারো বলে—শ্রীজগন্নাথের ইচ্ছা না হইলে কাহারও শক্তিতে (বলে), এমন কি শত শত লোকের এবং মন্ত হস্তিগণের আকর্ষণেও রথ চলেনা (২১১৪। ৪৫-৫১ পয়ার দ্রষ্টব্য)।

৩১। স্বরূপ-শ্রীবাস—কীর্তনীয়াদের মধ্যে স্বরূপ-দামোদর ও শ্রীবাসই ছিলেন মুখ্য বা প্রধান। স্বহস্তে মাল্য-চন্দন দিয়া প্রভু কীর্তনীয়াগণের মধ্যে কীর্তনোপযোগী প্রেম ও শক্তিই যেন সঞ্চারিত করিলেন।

৩২। কীর্তনের চারিটি সম্প্রদায় (বা দল) করা হইল। প্রত্যেক সম্প্রদায়ে ছয়জন করিয়া চারি সম্প্রদায়ে চবিশজন গায়ক হইলেন; প্রত্যেক সম্প্রদায়ে দুইজন করিয়া মার্দিঙ্গি ছিলেন; তাহাতে মোট আটজন মার্দিঙ্গি হইলেন। সম্প্রদায়—কীর্তনের দল। গায়ন—গায়ক। মার্দিঙ্গি—মৃদঞ্জলি-বাদক।

৩৩। বাঁটিয়া—বণ্টন করিয়া; ভাগ করিয়া।

৩৪। শ্রীনিত্যানন্দাদি চারি জনের এক এক জনকে এক এক সম্প্রদায়ে নৃত্য করিবার জন্ম প্রভু আদেশ করিলেন।

ପ୍ରଥମ ସମ୍ପଦାୟ କୈଳ ସ୍ଵର୍ଗପ୍ରଧାନ ।  
ଆର ପଞ୍ଚଜନ ଦିଲ ତାର ପାଲିଗାନ ॥ ୩୫  
ଦାମୋଦର, ନାରାୟଣ, ଦନ୍ତ ଗୋବିନ୍ଦ ।  
ରାଘବପଣ୍ଡିତ, ଆର ଶ୍ରୀଗୋବିନ୍ଦାନନ୍ଦ ॥ ୩୬  
ଅନ୍ତରେ-ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ତାହା ନୃତ୍ୟ କରିତେ ଦିଲ ।  
ଶ୍ରୀବାସପ୍ରଧାନ ଆର ସମ୍ପଦାୟ କୈଳ ॥ ୩୭  
ଗନ୍ଧାରୀସ, ହରିଦାସ, ଶ୍ରୀମାନ୍, ଶୁଭାନନ୍ଦ ।  
ଶ୍ରୀରାମପଣ୍ଡିତ ତାହା ନାଚେ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ॥ ୩୮  
ବାସୁଦେବ ଗୋପୀନାଥ ମୁରାରି ଯାହା ଗାୟ ।  
ମୁକୁନ୍ଦପ୍ରଧାନ କୈଳ ଆର ସମ୍ପଦାୟ ॥ ୩୯  
ଶ୍ରୀକାନ୍ତ ବଲ୍ଲଭସେନ ଆର ଦୁଇଜନ ।

ହରିଦାସଠାକୁର ତାହା କରେନ ନର୍ତ୍ତନ ॥ ୪୦  
ଗୋବିନ୍ଦଘୋଷପ୍ରଧାନ କୈଳ ଆର ସମ୍ପଦାୟ ।  
ହରିଦାସ ବିଷ୍ଣୁଦାସ ରାଘବ ଯାହା ଗାୟ ॥ ୪୧  
ମାଧବ ବାସୁଦେବ ଆର ଦୁଇ ମହୋଦର ।  
ନୃତ୍ୟ କରେନ ତାହା ପଣ୍ଡିତ ବକ୍ରେଶ୍ୱର ॥ ୪୨  
କୁଳୀନଗ୍ରାମେର ଏକ କୌରଣୀୟା-ସମାଜ ।  
ତାହା ନୃତ୍ୟ କରେ ରାମାନନ୍ଦ ସତ୍ୟରାଜ ॥ ୪୩  
ଶାନ୍ତିପୁର-ଆଚାର୍ଯ୍ୟେର ଏକ ସମ୍ପଦାୟ ।  
ଆଚ୍ୟତାନନ୍ଦ ନାଚେ ତାହା ଆର ସବ ଗାୟ ॥ ୪୪  
ଥଣେର ସମ୍ପଦାୟ କରେ ଅନ୍ତର କୌରଣ ।  
ନରହରି ନାଚେ ତାହା ଶ୍ରୀରାମାନନ୍ଦ ॥ ୪୫

## ଗୋର-କୃପା-ତରଙ୍ଗିଶୀ ଟିକା ।

୩୫-୩୬ । କୌରଣେର ପ୍ରଥମ ସମ୍ପଦାୟେର ପ୍ରଧାନ କୌରଣୀୟା ଛିଲେନ ସ୍ଵର୍ଗପଦାମୋଦର; ଆର ଦାମୋଦର, ନାରାୟଣ, ଗୋବିନ୍ଦଦନ୍ତ, ରାଘବପଣ୍ଡିତ ଓ ଗୋବିନ୍ଦାନନ୍ଦ ଏହି ପଞ୍ଚଜନ ଛିଲେନ ତାର ଦୋହାର । ଶ୍ରୀଅନ୍ତରେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଥମ ସମ୍ପଦାୟେ ନୃତ୍ୟ କରିଯାଇଛିଲେନ ।

୩୭-୩୮ । ଦ୍ୱିତୀୟ ସମ୍ପଦାୟେର ପ୍ରଧାନ କୌରଣୀୟା ଛିଲେନ ଶ୍ରୀବାସ; ଆର ଗନ୍ଧାରୀସ, ହରିଦାସ, ଶ୍ରୀମାନ୍, ଶୁଭାନନ୍ଦ ଓ ଶ୍ରୀରାମ ପଣ୍ଡିତ ଏହି ପଞ୍ଚଜନ ଛିଲେନ ତାହାର ଦୋହାର । ଏହି ସମ୍ପଦାୟେ ଶ୍ରୀପାଦ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦଗ୍ରଭ ନୃତ୍ୟ କରିଯାଇଛିଲେନ ।

୩୯-୪୦ । ତୃତୀୟ ସମ୍ପଦାୟେର ପ୍ରଧାନ କୌରଣୀୟା ଛିଲେନ ମୁକୁନ୍ଦ; ଆର ବାସୁଦେବ, ଗୋପୀନାଥ, ମୁରାରି, ଶ୍ରୀକାନ୍ତ ଓ ବଲ୍ଲଭ ସେନ ଏହି ପଞ୍ଚଜନ ଛିଲେନ ତାହାର ଦୋହାର । ଶ୍ରୀଲ ହରିଦାସ ଠାକୁର ଏହି ସମ୍ପଦାୟେ ନୃତ୍ୟ କରିଯାଇଛିଲେନ ।

୪୧-୪୨ । ଚତୁର୍ଥ ସମ୍ପଦାୟେର ପ୍ରଧାନ କୌରଣୀୟା ଛିଲେନ ଗୋବିନ୍ଦଘୋଷ; ଆର ହରିଦାସ, ବିଷ୍ଣୁଦାସ, ରାଘବ, ମାଧବ ଓ ବାସୁଦେବ ଏହି ପଞ୍ଚଜନ ଛିଲେନ ତାହାର ଦୋହାର । ଏହି ସମ୍ପଦାୟେ ବକ୍ରେଶ୍ୱରପଣ୍ଡିତ ନୃତ୍ୟ କରିଯାଇଛିଲେନ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ସମ୍ପଦାୟେ ଓ ଚତୁର୍ଥ ସମ୍ପଦାୟେ ଦୁଇଜନ ବିଭିନ୍ନ ବାସୁଦେବ—ବାସୁଦେବଘୋଷ ଓ ବାସୁଦେବଦନ୍ତ ।

୪୩-୪୫ । ପୂର୍ବୋତ୍ତମ ଚାରିଟି ସମ୍ପଦାୟ ବ୍ୟତୀତ କୁଳୀନ-ଗ୍ରାମେର ଏକ ସମ୍ପଦାୟ, ଶାନ୍ତିପୁରେର ଏକ ସମ୍ପଦାୟ ଏବଂ ଶ୍ରୀଖଣେର (ଥଣେର) ଏକ ସମ୍ପଦାୟ—ଏହି ତିନଟି ସମ୍ପଦାୟଓ କୌରଣ କରିଯାଇଛିଲେନ । ଏହି ତିନ ସମ୍ପଦାୟେର କୌରଣୀୟା ପୂର୍ବ ହିତେହି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଛିଲେନ; ମହାପ୍ରଭୁକେତ୍ତାହା ଟିକ କରିଯା ଦିତେ ହୟ ନାହିଁ; ତାହି ଏହୁଲେ ଏହି ତିନ ସମ୍ପଦାୟେର କୌରଣୀୟାଦେର ନାମ ନାହିଁ ।

**ଅନ୍ତର୍ଗ୍ରହଣ—ପ୍ରଭୁର ଗର୍ଭିତ ଚାରିଟି ସମ୍ପଦାୟ** ଏବଂ କୁଳୀନ-ଗ୍ରାମେର ସମ୍ପଦାୟ ଯେହାନେ କୌରଣ କରିତେଛିଲେନ, ଶ୍ରୀଖଣେର ସମ୍ପଦାୟ ସେହି ସ୍ଥାନେ କୌରଣ ନା କରିଯା ଅଗ୍ର ଏକଥିଲେ କୌରଣ କରିଯାଇଛିଲେନ । ସାତ ସମ୍ପଦାୟ ଏକହି ଶମୟେ ଏକହି ସ୍ଥାନେ ଅବଶ୍ୟକ କୌରଣ କରିତେ ପାରେନ ନା; ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ସ୍ଥାନେହି ତାହାରା କୌରଣ କରିଯାଇଛେ । ତଥାପି କେବଳ ଶ୍ରୀଖଣେର ସମ୍ପଦାୟ ସମ୍ବନ୍ଧେହି “ଅନ୍ତର୍ଗ୍ରହଣ—କୌରଣେର” କଥା କେନ ବଲା ହିଲୁ ହିଲୁ? ଅଗ୍ରାନ୍ତ ସମ୍ପଦାୟ ହିତେ ଶ୍ରୀଖଣେର ସମ୍ପଦାୟେର ଭାବେର ପାର୍ଥକ୍ୟହି ହିତ୍ତାର ହେତୁ କିମା ବଲା ଯାଯି ନା । ଶ୍ରୀମନ୍ମହାପ୍ରଭୁ ହିଲେନ ରାଧାଭାବାବିଷ୍ଟ କୁର୍ବା, “ରମରାଜ ମହାତ୍ମା ହୁଇ ଏକକ୍ରମ”; ଶ୍ରୀଲମ୍ବାରିଗୁଣ୍ଠାନ ତାହାର କଡ଼ଚାଯ ବହୁନେ ଏହିକ୍ରମ କଥା ବଲିଯା ଗିଯାଇଛେ (ଭୂମିକାର “ଭଜନାନର୍ଥ—ଗୋଡ଼େ ଓ ବୃନ୍ଦାବନେ”-ପ୍ରବନ୍ଧେର କ-ଚିହ୍ନିତ ଅଂଶ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ) । ଶ୍ରୀମନ୍ମହାପ୍ରଭୁର ଚରଣଗୁରୁତ୍ୱ ଗୋଦ୍ଧାମିପାଦଗଣ ଏକଥାହି ବଲିଯା ଗିଯାଇଛେ । ଏହି ତତ୍ତ୍ଵାତ୍ସାରେ ଶ୍ରୀମନ୍ମହାପ୍ରଭୁତେ—ବିଶେଷତ: ରଥ୍ୟାତ୍ରାକାଳେ—ରାଧାଭାବେରାହି ଆବେଶ, ତିନି

জগন্মাথ আগে চারি সম্প্রদায় গায় ।

তুইপাশে দুই—পাছে এক সম্প্রদায় ॥ ৪৬

সাত সম্প্রদায়ে বাজে চৌদমাদল ।

যার ধ্বনি শুনি বৈষ্ণব হইল পাগল ॥ ৪৭

শ্রীবৈষ্ণব-ঘটামেঘে হইল বাদল ।

সঞ্জীর্ণনামৃতসহ বর্ষে নেত্রজল ॥ ৪৮

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী-টীকা ।

নিজেকে শ্রীরাধা বলিয়াই মনে করিতেন এবং স্বরূপদামোদরাদি তাঁহার অন্তরঙ্গ প্রভুর সেই ভাবের পুষ্টিসাধন এবং সেই ভাবের আনুগত্যেই তাঁহার সেবা করিতেন। কিন্তু শ্রীখণ্ডের শ্রীল নরহরি-সরকারঠাকুর শ্রীশ্রীগৌরমুন্দুরকে অন্তর্ভাবে দেখিতেন। সরকারঠাকুর ছিলেন ব্রজলীলায় মধুমতী সখী; বজেন্দ্র-নন্দন শ্রীকৃষ্ণের প্রতি ব্রজে তাঁহার যে নাগর-ভাব ছিল, নবদ্বীপ-লীলাতেও তাঁহার সেই নাগর-ভাবই ছিল; তাই তিনি শ্রীশ্রীগৌরমুন্দুরে নাগর-বুদ্ধি পোষণ করিতেন; তাঁহার দৃষ্টিতে প্রভু ছিলেন—গৌরবর্ণ কৃষ্ণ, রসরাজ কৃষ্ণ, গৌরবর্ণ বলিয়া রসরাজ-গৌরাঙ্গ; রাধাভাবাবিষ্ট কৃষ্ণ নহেন। অপরাপর গৌর-পার্ষদদের দৃষ্টিতে প্রভু ছিলেন—রাধাভাবাবিষ্ট কৃষ্ণ, “রসরাজ যথাভাব দুই এককূপ”; রসাস্বাদন-সময়ে তাঁহাদের দৃষ্টিতে প্রভু ছিলেন শ্রীরাধা, প্রভু নিজেও তাঁহাই মনে করিতেন। ইহাদের ভাবই মহাপ্রভুর স্বরূপের অরূপকূল; যেহেতু, শ্রীরাধাৰ ভাব গ্রহণ করিয়া শ্রীকৃষ্ণ প্রেমের আশ্রয়কূপে স্বীয় মাধুর্য আস্থাদন করিবার নিমিত্তই গৌর হইয়াছেন। ইহাই—এই প্রেমের আশ্রয়স্থই—গৌর-লীলার বৈশিষ্ট্য। সরকারঠাকুর গৌরকে প্রেমের বিষয়কূপেই দেখিতেন—ব্রজলীলার গায়। সুতরাং তাঁহার ভাবে গৌরলীলার বৈশিষ্ট্যের অভিব্যক্তি নাই। অবগু স্বয়ংভগবান् প্রেমের বিষয় এবং আশ্রয় উভয়ই, তথাপি বজেন্দ্র-নন্দনকূপেই তাঁহার বিষয়স্থের প্রাধান্ত এবং শচীনন্দন-কূপে তাঁহার আশ্রয়স্থের প্রাধান্ত। সরকারঠাকুর আশ্রয়স্থ-প্রধান গৌরমুন্দুরেও বিষয়স্থেরই প্রাধান্ত দিতেন, আর অপরাপর গৌরপার্যদগণ আশ্রয়স্থেরই প্রাধান্ত দিতেন। ইহাই অপরাপর ভক্ত অপেক্ষা গৌর-পার্যদ শ্রীসরকারঠাকুরের ভাবের পার্থক্য। রথের অঞ্চলাগে শ্রীরাধাৰ ভাবেই প্রভু শ্রীজগন্মাথের মাধুর্য আস্থাদন করিয়াছেন, সরকারঠাকুরের ভাব প্রভুর এই ভাবের অরূপকূল নহে, সুতরাং প্রভুর ভাবের পুষ্টিসাধনও নহে ভাবিয়াই বোধ হয় সরকারঠাকুর তাঁহার শ্রীখণ্ড-সম্প্রদায়কে লইয়া “অন্তর্ভুক্ত কীর্তন” করিয়াছিলেন—যেন প্রভুর অভীষ্ট রসাস্বাদনের পক্ষে এবং তাঁহার নিজের রসাস্বাদনের পক্ষেও বিষ্ণ না জন্মে, ইহা ভাবিয়া (২১৬।১৪৬ পয়ারের টীকা দ্রষ্টব্য)। অখিল-রসামৃত-বারিধি শ্রীমন্মহাপ্রভু যে তাঁহার ভাব অঙ্গীকার করেন নাই, তাহা নহে; প্রভু অন্য ছয় সম্প্রদায়ে যেমন বিলাস করিয়াছেন, শ্রীখণ্ডের সম্প্রদায়েও বিলাস তেমনই করিয়াছেন (২।৩।৫১)। তবে পার্থক্য এই যে—শ্রীখণ্ডের সম্প্রদায়ে তিনি কীর্তন-রস আস্থাদন করিয়াছেন প্রেমের বিষয়কূপে, রসরাজ-গৌরাঙ্গকূপে বা গৌরবর্ণ কৃষ্ণকূপে; আর অন্য সম্প্রদায়ে আস্থাদন করিয়াছেন প্রেমের আশ্রয়কূপে, “রসরাজ যথাভাব দুই এককূপ,” শ্রীরাধাকূপে, স্বীয় স্বরূপ-কূপে, তত্ত্বতঃ গৌরকূপে। শ্রীসরকারঠাকুরের ভাবও কাস্ত্রাভাবহই, কিন্তু রায়-রায়মন্দের মুখে শ্রীমন্মহাপ্রভু কাস্ত্রাভাবের আনুগত্যে যে ভজনের কথা প্রকাশ করিয়াছেন এবং প্রভু নিজেও শ্রীপাদ সনাতন-গোস্বামীর নিকটে কাস্ত্রাভাবের আনুগত্যে যে ভজনের কথা ব্যক্ত করিয়াছেন এবং শ্রীপাদ-গোস্বামীপাদগণও তাঁহাদের গ্রন্থে কাস্ত্রাভাবের আনুগত্যে যে ভজনের উপদেশ দিয়া গিয়াছেন, শ্রীসরকারঠাকুরের কাস্ত্রাভাবের আনুগত্যে ভজন অপেক্ষা তাঁহার একটা বৈশিষ্ট্য আছে। শ্রীশ্রীগৌরমুন্দুর সমন্বে ভাবের পার্থক্যই বা দৃষ্টিভঙ্গীর বৈশিষ্ট্যই এই বৈশিষ্ট্যের হেতু।

৪৬। মোট সাতটী সম্প্রদায়ের মধ্যে প্রভুর গঠিত চারি সম্প্রদায় রথের সম্মুখে, দুই সম্প্রদায় রথের দুই পার্শ্বে এবং এক সম্প্রদায় রথের পশ্চাতে কীর্তন করিয়াছিল।

৪৮। এস্তে বৈষ্ণব-সমূহকে যেমনের সহিত তুলনা করা হইয়াছে; যেমন যেমন বাদল বা বৃষ্টি বর্ষণ করে, এই সমস্ত বৈষ্ণবগণও সঞ্জীর্ণনকূপ অযুক্ত এবং তাঁদের প্রেমাশ্রমারার জল বর্ষণ করিয়াছিলেন। অর্থাৎ প্রেমে তাঁদের নয়ন ছাইতে এত প্রবলবেগে এবং এত প্রচুর পরিমাণে অশ্রবর্ষণ হইয়াছিল যে, তাঁহাতে মেঘ ছাইতে বৃষ্টি পড়িতেছে বলিয়া

ত্রিভুবন ভৱি উঠে সঞ্চীর্তনধ্বনি ।  
 অন্যবাহ্যাদির ধৰনি কিছুই না শুনি ॥ ৪৯  
 সাত ঠাণ্ডি বুলে প্রভু 'হরিহরি' বলি ।  
 'জয়জয় জগন্নাথ' কহে হস্ত তুলি ॥ ৫০  
 আৱ এক শক্তি প্রভু কৱিল প্রকাশ ।  
 এককালে সাত ঠাণ্ডি কৱেন বিলাস ॥ ৫১  
 সত্ত্বে কহে—প্রভু আছেন এই সম্পদায় ।  
 অন্য ঠাণ্ডি নাহি যায় আমাৰ দয়ায় ॥ ৫২  
 কেহো লখিতে নারে, অচিন্ত্য প্রভুৰ শক্তি ।  
 অন্তরঙ্গ-ভক্তি জানে—যাৱ শুন্দভক্তি ॥ ৫৩  
 কীর্তন দেখিয়া জগন্নাথ হৱিষিত ।

কীর্তন দেখেন রথ কৱিয়া স্থগিত ॥ ৫৪  
 প্রতাপকুন্দেৰ হৈল পৱন বিস্ময় ।  
 দেখিতে বিবশ রাজা হৈলা প্ৰেময় ॥ ৫৫  
 কাশীমিশ্রে কহে রাজা প্রভুৰ মহিমা ।  
 কাশীমিশ্র কহে—তোমাৰ ভাগ্যেৰ নাহি সীমা ॥ ৫৬  
 সাৰ্বভৌমসহ রাজা কৱে ঠারাঠারি ।  
 আৱ কেহ নাহি জানে চৈতন্যেৰ চুৱি ॥ ৫৭  
 যাৰে তাঁৰ কৃপা, তাঁৰে সে জানিতে পাৱে ।  
 কৃপা-বিনা ব্ৰহ্মাদিক জানিতে না পাৱে ॥ ৫৮  
 রাজাৰ তুচ্ছ সেবা দেখি প্রভুৰ প্ৰসন্ন মন ।  
 সে প্ৰসাদে পাইল এই রহস্য দৰ্শন ॥ ৫৯

## গৌৱ-কৃপা-তুলিঙ্গী-টীকা ।

মনে হইল । কিঞ্চ বৃষ্টিৰ জলে যেমন লোকেৰ অনুবিধা বা কষ্ট হয়, বৈষ্ণবদেৱ নেত্ৰজলে তেমন হয় নাই; অমৃত পানে যেমন আনন্দ হয়, তাদেৱ প্ৰেমেৰ তৱঙ্গে এবং সঞ্চীর্তনেৰ মাধুৰ্য্যে তদপৰ্য আনন্দ হইয়াছিল ।

৫১। এককালে—এক সময়ে; যুগপৎ । **সার্তঠাণ্ডি**—সাত সম্পদায়েই । **বিলাস**—বিহার ।

৫২-৫৩। আমাৰ দয়ায়—আমাৰ প্ৰতি দয়াবশতঃ । শ্ৰীমন্ত মহাপ্রভু এস্বলেও এক ঐশ্বৰ্য্য প্রকাশ কৱিলেন । একই সময়ে সাত সম্পদায়ে উপস্থিত আছেন, থাকিয়া হৱি হৱি বলিয়া, "জয় জগন্নাথ" বলিয়া হাত তুলিয়া শব্দ কৱিতেছেন । প্ৰত্যেক সম্পদায়েৰ লোকেই মনে কৱেন, তাহাদেৱ প্ৰতি প্রভুৰ বড় দয়া, এজন্ত অন্য সম্পদায়ে না যাইয়া তাহাদেৱ সম্পদায়েই আছেন । প্রভুৰ এই অচিন্ত্য-শক্তি কেহই লক্ষ্য কৱিতে পাৱেন নাই; তবে যাহাৱা তাহার অন্তৰঙ্গ, তাহার চৱণে যাদেৱ অকপট শুন্দা শক্তি আছে, তাহারাই ইহাৰ মৰ্ম্ম অবগত আছেন । ২।১।১।২।১৩-১৬ পৰাবেৱ টীকা দ্রষ্টব্য ।

**লখিতে নারে**—লক্ষ্য কৱিতে পাৱে না । **প্রভুৰ শক্তি**—প্রভুৰ লীলাশক্তি বা ঐশ্বৰ্য্য-শক্তি ।

৫৫-৫৬। **পৱনবিস্ময়**—শ্ৰীমন্ত মহাপ্রভু যে একা এক সময়ে সাত সম্পদায়ে উপস্থিত আছেন, ইহা রাজা প্ৰতাপকুন্দ মহাপ্রভুৰ কৃপায় দেখিতে পাইলেন । প্রভুৰ এই অচিন্ত্য-শক্তি দেখিয়া রাজা অত্যন্ত বিস্মিত হইলেন; প্ৰেমে তাহার দেহ অবশ হইয়া গেল । রাজা প্রভুৰ এই অচিন্ত্যশক্তিৰ মহিমাৰ কথা কাশীমিশ্রকে বলিলেন; কাশীমিশ্র বলিলেন—“তোমাৰ ভাগ্যেৰ সীমা নাই, তাই তুমি প্রভুৰ এই মহিমা প্ৰত্যক্ষ কৱিতে পাৱিলে ।”

৫৭। **ঠারাঠারি**—ঈসাৱা । প্রভু একাই যে, একই সময়ে সাত সম্পদায়ে উপস্থিত আছেন, রাজা প্ৰতাপকুন্দ ঈসাৱায় সাৰ্বভৌমকে তাহা জানাইলেন । **সাৰ্বভৌম**ও প্রভুৰ এই লীলা দেখিতে পাইয়াছিলেন ।

**চৈতন্যেৰ চুৱি**—শ্ৰীচৈতন্য এক সময়ে যে সাত সম্পদায়ে উপস্থিত আছেন, এই অচিন্ত্য-শক্তিকে সকলেৰ নিকট হইতে গোপন রাখাৰ চেষ্টাই এস্বলে তাহাৰ চুৱি ।

৫৮-৫৯। **রাজা**প্ৰতাপকুন্দ সম্মার্জনীৰ্বারা শ্ৰীজগন্নাথেৰ রথেৰ রাস্তা পৱিষ্ঠাৰ কৱিয়াছিলেন; শ্ৰীজগন্নাথেৰ সেবাৰ নিমিত্ত রাজা হইয়াও প্ৰতাপকুন্দ এত তুচ্ছ কাৰ্য্যে গ্ৰহণ হইয়াছেন দেখিয়া প্রভু তাহাৰ প্ৰতি অত্যন্ত সন্তুষ্ট হইয়াছিলেন; এই তুষ্টিবশতঃ প্ৰভু তাহাৰ প্ৰতি যে কৃপা প্রকাশ কৱিয়াছেন, তাহাৰ প্ৰভাৱেই প্ৰতাপকুন্দ প্ৰভুৰ এই অচিন্ত্যশক্তিৰ ক্ৰিয়া লক্ষ্য কৱিতে পাৱিয়াছিলেন; তাহাৰ কৃপা ব্যতীত ব্ৰহ্মাদি দেবগণও প্ৰভুৰ মহিমা জানিতে পাৱেন না ।

সাক্ষাতে না দেখা দেন, পরোক্ষে এত দয়া ।  
 কে বুঝিতে পারে চৈতন্যের এই মায়া ॥ ৬০  
 সার্বভৌম কাশীমিশ্র দুই মহাশয় ।  
 রাজারে প্রসাদ দেখি হইল বিস্ময় ॥ ৬১  
 এইমত লীলা প্রভু করি কথোক্ষণ ।  
 আপনে গায়েন নাচে নিজভক্তগণ ॥ ৬২  
 কভু একমূর্তি হয়—কভু বহুমূর্তি ।  
 কার্য্য-অনুরূপ প্রভু প্রকাশয়ে শক্তি ॥ ৬৩  
 লীলাবেশে নাহি প্রভুর নিজানুসন্ধান ।  
 ইচ্ছা জানি লীলাশক্তি করে সমাধান ॥ ৬৪  
 পূর্বে যৈছে রাসাদিলীলা কৈল বৃন্দাবনে ।  
 অলৌকিক লীলা গৌর করে ক্ষণেক্ষণে ॥ ৬৫  
 ভক্তগণ অনুভবে, নাহি জানে আন ।

শ্রীভাগবতশাস্ত্র তাহাতে প্রমাণ ॥ ৬৬  
 এইমত মহাপ্রভু করি নৃত্যরঙ্গে ।  
 নাচাইল সবলোক প্রেমের তরঙ্গে ॥ ৬৭  
 এইমত হৈল কৃষ্ণের রথ আরোহণ ।  
 তার আগে নাচাইল প্রভু নিজগণ ॥ ৬৮  
 আগে শুন জগন্নাথের গুণিচা গমন ।  
 তার আগে প্রভু যৈছে করিল নর্তন ॥ ৬৯  
 এইমত কীর্তন প্রভু করি কথোক্ষণ ।  
 আপন উদ্যোগে নাচাইল ভক্তগণ ॥ ৭০  
 আপনে নাচিতে যবে প্রভুর মন হৈল ।  
 সাত সম্প্রদায় তবে একত্র করিল ॥ ৭১  
 শ্রীবাস রামাই রঘু গোবিন্দ মুকুন্দ ।  
 হরিদাস গোবিন্দানন্দ মাধব গোবিন্দ ॥ ৭২

## গোর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা ।

৬০। সাক্ষাতে ইত্যাদি—প্রভু নিজে সন্ন্যাসী বলিয়া সন্ন্যাসধর্মের অচুরোধে রাজাপ্রাপ্তাপক্রন্দকে দর্শন দেন নাই ; প্রভু স্বয়ংভগবান् হইলেও এবং তজ্জ্বল তিনি সন্ন্যাসাশ্রমের বিদি-নিষেধের অভীত হইলেও, তিনি প্রাপ্তাপক্রন্দকে দর্শন দিলে—সাধারণ লোক তাহা জানিতে পারিলে দর্শন দানের তাৎপর্য বুঝিতে না পারিয়া প্রভুর আচরণকে আদৰ্শ করিয়া সন্ন্যাসধর্মের মর্যাদা লজ্জন করিবে ; তাই তিনি প্রাপ্তাপক্রন্দকে দর্শন দেন নাই ; কিন্তু সাক্ষাতে দর্শন না দিলেও তাহার প্রতি প্রভুর যথেষ্ট কৃপা ছিল ; সেই কৃপার বশেই প্রভু স্বীয় অচিষ্ট্যশক্তির—লীলা-দর্শনের —সৌভাগ্য রাজাকে দান করিয়াছিলেন । মায়া—কৃপা ।

৬১। রাজারে প্রসাদ—রাজার প্রতি প্রভুর কৃপা ।

৬৩-৬৫। প্রভু কখনও এক মূর্তিতে নৃত্য করিতেছেন, প্রয়োজনানুসারে কখনও বা একই সময়ে বহুমূর্তি প্রকাশ করিয়া বহু স্থানে নৃত্য করিতেছেন । কিন্তু তিনি ইহা করিতেছেন, তাহা তিনি নিজে জানেন না ; তাহার ইচ্ছাশক্তির ইঙ্গিত পাইয়া লীলাশক্তিই বহুমূর্তি প্রকট করিতেছেন । বর্জের রাসলীলায়ও এইক্রমে শ্রীকৃষ্ণ বহুমূর্তি প্রকাশ করিয়া এক এক গোপীর পার্শ্বে এক এক মূর্তিতে বর্তমান ছিলেন । ২১৮১৮-৮৩ এবং ২১১২১৩০-১৬ পঞ্চায়ের টীকা দ্রষ্টব্য ।

৬৬। অনুভবে—অনুভব করেন । প্রভুর এই লীলারহস্য একমাত্র ভক্তগণই অনুভব করিতে পারেন ; অন্তের পক্ষে ইহার অনুভব অসম্ভব । শ্রীভাগবত-শাস্ত্র ইত্যাদি—প্রভুর ইচ্ছা জানিয়া লীলাশক্তি যে একই সময়ে বহুস্থানে প্রভুর বহুমূর্তি প্রকাশ করিতে পারেন এবং করিয়াও থাকেন, শ্রীমদ্ভাগবতের “যোগেশ্বরেণ কৃষ্ণেন তাসাং মধ্যে স্বয়োর্বর্যোঃ” ইত্যাদি ১০।৩।৩ শ্লোকেই তাহার প্রমাণ পাওয়া যায় ; রাসলীলায় দুই দুই গোপীর মধ্যস্থানেই যে শ্রীকৃষ্ণের এক একমূর্তি বিরাজিত ছিলেন, স্বতরাং একই সময়েই যে শ্রীকৃষ্ণের বহুমূর্তি লীলাশক্তি প্রকটিত করিয়াছেন, তাহাই উক্ত শ্লোক হইতে জানা যায় । বর্জলীলার শ্রীকৃষ্ণই শ্রীচৈতন্যক্রপে অবর্তীণ হইয়াছেন, স্বতরাং লীলাশক্তি যে শ্রীচৈতন্যক্রপের বহুমূর্তি প্রকটিত করিতে সমর্থ, তাহাতে আর আশ্চর্যের কথা কি আছে ?

৬৮। কৃষ্ণের রথ আরোহণ—শ্রীজগন্নাথক্রপী কৃষ্ণের রথ-আরোহণ । তার আগে—রথের সম্মুখে ।

ଉଦ୍ଦଶ୍ନ ନୃତ୍ୟ ସରେ ପ୍ରଭୁର ହୈଲ ମନ ।  
ସ୍ଵରୂପେର ସଙ୍ଗେ ଦିଲ ଏହି ନବଜନ ॥ ୭୩  
ଏହି ଦଶଜନ ପ୍ରଭୁର ସଙ୍ଗେ ଗାୟ ଧାୟ ।  
ଆର ସମ୍ପଦାୟ ଚାରିଦିଗେ ରହି ଗାୟ ॥ ୭୪  
ଦଶ୍ବେ କରି ପ୍ରଭୁ ଯୁଡ଼ି ଦୁଇ ହାଥ ।  
ଉର୍ବିମୁଖେ ସ୍ତରି କରେ ଦେଖି ଜଗନ୍ନାଥ ॥ ୭୫

ତଥାହି ବିଶୁପୁରାଗେ ( ୧୧୯୬୫ )—  
ମହାଭାରତେ ଶାନ୍ତିପର୍ବତି ( ୪୭୧୪ )—  
ନମୋ ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ୟଦେବାୟ ଗୋବ୍ରାଙ୍ଗନହିତାୟ ଚ ।  
ଜଗନ୍ନିତାୟ କୁଷାୟ ଗୋବିନ୍ଦାୟ ନମୋ ନମଃ ॥ ୨ ॥  
ତଥାହି ମୁକୁନ୍ଦମାଲାୟାମ୍ ( ୩ )—  
ପଦ୍ମାବଲ୍ୟାଂ ( ୧୦୮ )—  
ଜୟତି ଜୟତି ଦେବୋ ଦେବକୀନନ୍ଦନୋହସେ  
ଜୟତି ଜୟତି କୁଷୋ ବୃକ୍ଷିବଂଶପ୍ରଦୀପଃ ।  
ଜୟତି ଜୟତି ମେଘଶ୍ରାମଳଃ କୋମଳାଙ୍ଗେ  
ଜୟତି ଜୟତି ପୃଥ୍ବୀଭାରନାଶେ ମୁକୁନ୍ଦଃ ॥ ୩

## ଶୋକେର ସଂକ୍ଷିତ ଟିକା ।

ନମ ଇତି । ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ୟଦେବାୟ ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ୟାନାଂ ବେଦଜ୍ଞାନାଂ ଦେବାୟ ପୂଜ୍ୟାୟ ଅଥବା ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ପଦେବାୟ ଗୋବ୍ରାଙ୍ଗନହିତାୟ ଗୋଭେତ୍ୟା ଯଜ୍ଞହୃତଦୋଧ୍ରୀଭ୍ୟଃ ବ୍ରାହ୍ମଗେତ୍ୟା ବେଦଜ୍ଞେତ୍ୟା ହିତଃ ସମ୍ମାନିତେ ଗୋବ୍ରାଙ୍ଗନାଂ ହିତସାଧନେନ ଯଜ୍ଞାତ୍ୟଷ୍ଟାନାଂ ଧର୍ମଚାପକାର ହିତ୍ୟର୍ଥଃ ଅତଃ ଜଗନ୍ନିତାୟ ଅଗନ୍ନୋକାନାଂ ସୁଖକରାୟ କୁଷାୟ ଯଶୋଦାନନ୍ଦନାୟ ଗୋବିନ୍ଦାୟ ଗୋପାଲକାୟ ନମୋ ନମୋ ନମ ଇତି ଅତ୍ୟାଦରେଣ ତ୍ରିକଞ୍ଜିରିତି ଜ୍ୟେଷ୍ଠ । ନମ ଇତି ପ୍ରାଣାଧିକଂ ସର୍ବଃ ସମ୍ପିତବାମହିତି ବ୍ୟଞ୍ଜକମିତି । ଶୋକମାଲା । ୨

ଅର୍ଦ୍ଦୀ ଦେବୋ ଜୟତି ଜୟତି ମହୋତ୍କର୍ଷେ ବର୍ତ୍ତତେ । ଅତ୍ର ଯାହରେଣ ବୀପ୍ଳା ଏବଂ ପରତ୍ର । ଅମାବିତି ତ୍ୱରିକାଂକାରତ୍ତେନୈଷେଷକମ୍ । କଥିତୁତୋ ଦେବଃ ଦେବକୀନନ୍ଦନଃ । ବୃକ୍ଷିବଂଶପ୍ରଦୀପଃ ବୃଷ୍ଟଯଃ ଯାଦବାଃ ଏତେବାଂ ଯାଦବାନାଂ ଗୋପାନାମ୍ଭ ବଂଶଃ କୁଳଃ ପ୍ରଦୀପୟତି ପ୍ରକାଶ୍ୟତୀତି ତଥା ଗୋପାନାଂ ଯାଦବତ୍ୱଃ କାନ୍ଦମୟୁରାମାହାତ୍ୟେ ବ୍ୟକ୍ତମ୍ । ରକ୍ଷିତା

## ଗୋର-ହୃପା-ତରତିଶୀ ଟିକା ।

୭୩ । ନବଜନ—ପୂର୍ବପଯାରୋତ୍ତ ଶ୍ରୀବାସାଦି ନଯଜନ ।

୭୪ । ଦଶଜନ—୧୨ ପଯାରୋତ୍ତ ନଯଜନ ଓ ସ୍ଵରୂପ-ଦାମୋଦର ଏହି ଦଶଜନ । ଆର ସମ୍ପଦାୟ—ଉତ୍କ ଦଶଜନ ବ୍ୟତୀତ ସାତ ସମ୍ପଦାୟେର ଅଗ୍ରାଂଶ ସକଳେ ।

୭୫ । ଦେଖି ଜଗନ୍ନାଥ—ଜଗନ୍ନାଥେର ଦିକେ ଚାହିୟା ।

ଶୋ । ୨ । ଅସ୍ତ୍ୟ । ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ୟଦେବାୟ ( ବେଦଜ୍ଞଦିଗେର ପୂଜ୍ୟ ) ଗୋବ୍ରାଙ୍ଗନହିତାୟ ( ଗୋ ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମଗଣେର ହିତକାରୀ ) ଜଗନ୍ନିତାୟ ( ଜଗତେର ହିତକାରୀ ) ଗୋବିନ୍ଦାୟ ( ଗୋପାଲକାରୀ ) କୁଷାୟ ( କୁଷକେ ) ନମଃ ନମଃ ( ନମକାର ନମକାର ) ।

ଅନୁବାଦ । ଯିନି ବେଦଜ୍ଞଦିଗେର ପୂଜନୀୟ, ଯିନି ଗୋ ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମଗେର ହିତକାରୀ, ଯିନି ଜଗତେର ହିତକାରୀ ଏବଂ ଯିନି ଗୋପାଲକ, ସେଇ ଶ୍ରୀକୁଷକେ ନମକାର ନମକାର । ୨

ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ୟଦେବାୟ—ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ୟ ଅର୍ଥ ବେଦଜ୍ଞ ; ଦେବ ଅର୍ଥ ପୂଜନୀୟ ; ଯିନି ବେଦଜ୍ଞଦିଗେର ପୂଜନୀୟ ତୀହାକେ ବ୍ରଙ୍ଗନ୍ୟଦେବ ବଲେ । ଗୋବ୍ରାଙ୍ଗନ-ହିତାୟ—ଗୋମକଳ ହିତେ ଯଜ୍ଞେର ସାଧନ ସ୍ଵତତ୍ତ୍ଵକାନ୍ଦି ପାଓୟା ଯାଏ ; ବେଦଜ୍ଞ ବ୍ରାହ୍ମନମୁହସ୍ତାର ଯଜ୍ଞାଦି ସାଧିତ ହୟ ; ଯଜ୍ଞାଦିର ଅର୍ଥାତ୍ତାନାର୍ଥ ଶ୍ରୀକୁଷ ଗୋ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଗଣକେ ରକ୍ଷା କରିଯା ଥାକେନ ବଲିଯା ତୀହାକେ “ଗୋ-ବ୍ରାହ୍ମନହିତ—ଗୋ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଗେର ହିତ ହୟ ଯାହା ହିତେ, ତାମ୍ଭ ଗୋବ୍ରାଙ୍ଗନହିତକାରୀ” ବଲା ହୟ । ଜଗନ୍ନିତାୟ—ସମସ୍ତ ଜଗତେର ମଙ୍ଗଲକାରୀ । ଗୋବିନ୍ଦାୟ—ଗୋପାଲକ ।

ଶ୍ରୀମନ୍ ମହାପ୍ରଭୁ ଉତ୍କ ଶୋକ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଯା ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥେର ସ୍ତରି କରିଯାଛେ ।

ଶୋ । ୩ । ଅସ୍ତ୍ୟ । ଅର୍ଦ୍ଦୀ ( ଏହି ) ଦେବକୀନନ୍ଦନଃ ( ଦେବକୀନନ୍ଦନ ) ଦେବଃ ( ଦେବ ) ଜୟତି ଜୟତି ( ଜୟ ଯୁକ୍ତ ହଟନ, ଜୟଯୁକ୍ତ ହଟନ ) । ବୃକ୍ଷିବଂଶପ୍ରଦୀପଃ ( ଯତ୍କବଂଶପ୍ରଦୀପ ) କୁଷଃ ( ଶ୍ରୀକୁଷ ) ଜୟତି ଜୟତି ( ଜୟଯୁକ୍ତ ହଟନ, ଜୟଯୁକ୍ତ

তথাহি (ভা: ১০।৯।০।৪৮) —

জয়তি জননিবাসো দেবকীজন্মবাদো  
যহুবরপরিষৎ স্বৈর্দেৱভিৰসুন্ধৰ্ম ।

স্থিৰচৰবৃজিনঘঃ সুস্থিতশ্রীমুখেন

অজপূৰবনিতানাং বৰ্ক্ষযন্ত কামদেবম् ॥ ৪ ॥

শ্লোকের সংস্কৃত টীকা ।

যাদবাঃ সর্বে ইন্দ্ৰবৃষ্টিনিবারণাদিতি । তথা যত্রাভিষিক্তে ভগবান্ম মধোনা যদুবৈরিণেত্যাদিনা । তথাভূতঃ কুঞ্চঃ শ্রীযশোদানন্দঃ । মেঘগ্রামলঃ মেঘবৎ শ্রামলঃ শীতল-শ্রামবৰ্ণঃ ইত্যৰ্থঃ অতঃ কোমলাঙ্গঃ । পৃথীভাৱনাশঃ তথা মুকুন্দঃ পৃথিবীভাৱনাশচ্ছলেন অস্তুৱেভ্যো মুক্তিং দদাতীত্যৰ্থঃ । এতেন তত্ত্ব মহাদয়ালুভূং ধৰনিতম্ । ইতি শ্লোকমালা । ৩

যত এবস্তুতঃ শ্রীকুঞ্চস্তুতঃ স এব সর্বোত্তম ইত্যাহ জয়তীতি । জানানাং জীবানাং নিবাসঃ আশ্রয়ঃ তেষু ষা নিবসতি অস্তর্যামিতয়া তথা স শ্রীকুঞ্চে জয়তি । দেবক্যাং জন্মেতি বাদমাত্রঃ যদৃ সঃ যদুবৰা পরিষৎ স্বতা-সেবকঙ্গা যদৃ সঃ ইচ্ছামাত্রেণ নিৱসনসমৰ্থেহিপি ক্রীড়ার্থং দোভিৰধৰ্মং অস্তুন্ম ক্ষিপন্ম স্থিৰচৰবৃজিনঘঃ অধিকাৱিশেষানপেক্ষমেব বৃন্দাবনতুৰগবাদীনাং সংসাৱহৃংখত্বাত্থা বিলাসবৈদ্যমপেক্ষঃ অজবনিতানাং পূৰবনিতানাশঃ সুস্থিতেন শ্রীমতা মুখেন কামদেবং বৰ্ক্ষযন্ত কামশচাসো দীৰ্ঘতি বিজিগীয়তে সাংসাৱমিতি দেবশ্চ তৎ ভোগম্বারা মোক্ষপ্রদমিত্যৰ্থঃ । স্বামী । ৪

গৌর-কৃপা-তৰঙ্গী টীকা ।

হউন ) । মেঘগ্রামলঃ ( মেঘবৎ শীতল ও শ্রামবৰ্ণ ) কোমলাঙ্গঃ ( এবং কোমলাঙ্গ শ্রীকুঞ্চ ) জয়তি জয়তি ( জয়যুক্ত হউন, জয়যুক্ত হউন ) । পৃথীভাৱনাশঃ ( পৃথিবীৰ ভাৱনাশকাৰী ) মুকুন্দঃ ( মুকুন্দ ) জয়তি জয়তি ( জয়যুক্ত হউন ) ।

অনুবাদ । এই দেবকীনন্দন দেব জয়যুক্ত হউন । যদুকুলোজ্জলকাৰী এই শ্রীকুঞ্চ জয়যুক্ত হউন । মেঘবৎ শীতল-শ্রামবৰ্ণ কোমলাঙ্গ এই শ্রীকুঞ্চ জয়যুক্ত হউন । ভূ-ভাৱনাশকাৰী এই মুকুন্দ জয়যুক্ত হউন । ৩

পৃথীভাৱনাশঃ—অস্তুৱ-সংহার পূৰ্বক পৃথিবীৰ ভাৱ দূৰীভূত কৱিয়াছেন যিনি, সেই মুকুন্দঃ—পৃথিবীৰ ভাৱনাশচ্ছলে অস্তুৱদিগেৰ মুক্তিদাতা শ্রীকুঞ্চ । দেবকীনন্দনঃ—দেবকীৰ পুত্ৰ, শ্রীকুঞ্চ । বস্তুদেৱেৰ পত্নীৰ নাম দেবকী ; আবাৰ নন্দগেহিণী যশোদারও এক নাম দেবকী । বৃষ্ণিবংশপ্রদীপঃ—বৃষ্ণিশব্দে সাধাৱণতঃ দ্বাৱকাৰ যহুবংশীয়দিগকে বুৰায় । আবাৰ “ৰক্ষিতা যাদবাঃ সর্বে ইন্দ্ৰবৃষ্টিনিবারণাদিত্যাদি”-বাকেয় স্বন্দপুৱাণেৰ মথুৱামাহাত্ম্যে অজেৱ গোপদিগকেও যাদব বলা হইয়াছে । স্বতৰাং বৃষ্ণিবংশপ্রদীপ—গোপকুলোজ্জলকাৰী এবং যদুকুলোজ্জলকাৰী—এই দুই অৰ্থেই ব্যবহৃত হইতে পাৰে । বস্তুতঃ শ্রীকুঞ্চ উভয়বংশেৰই প্ৰদীপতুল্য ছিলেন ।

শ্লো । ৪ অনুয় । জননিবাসঃ (জনগণেৰ আশ্রয়স্বৰূপ যিনি, অথবা অস্তৰ্যামিৱপে যিনি জনগণেৰ মধ্যে অবস্থিত) দেবকীজন্মবাদঃ (শ্রীদেবকী-দেবীতে জন্মগ্ৰহণ কৱিয়াছেন—ঁাহাৰ সমষ্টকে এইকুপ কথা প্ৰচলিত আছে), যহুবরপরিষৎ ( যাদবশ্রেষ্ঠগণ ঁাহাৰ সেবকঙ্গ সভাসৎ ), স্বৈঃ ( স্বীয় ) দোভিঃ ( বাহুবাৰা ) অধৰ্মং ( অধৰ্মকে ) অস্তুন্ম ( দূৰীভূত কৱিয়া ) স্থিৰচৰবৃজিনঘঃ ( যিনি স্থাবৰ-জন্মাদিৰ হৃঃখৰণ কৱিয়া থাকেন, সেই শ্রীকুঞ্চ ) সুস্থিতশ্রীমুখেন ( মধুৱহাস্যসমৰ্থিত শ্রীমুখকমলদ্বাৰা ) অজবনিতানাং ( অজবনিতা ও মধুৱাদ্বাৱকাঞ্চ-বনিতাদিগেৱ ) কামদেবং ( পৱমণ্ডে ) বৰ্ক্ষযন্ত ( উদীপিত কৱিয়া ) জয়তি ( সর্বোৎকৰ্ষে বিৱাজিত আছেন ) ।

অনুবাদ । যিনি জীবগণেৰ আশ্রয় ( অথবা যিনি অস্তৰ্যামিৱপে জীবগণেৰ হৃদয়ে অবস্থিত ), শ্রীদেবকী-দেবীতে জন্মগ্ৰহণ কৱিয়াছেন বলিয়া ঁাহাৰ সমষ্টকে প্ৰৱাদ প্ৰচলিত আছে, যাদবশ্রেষ্ঠগণ ঁাহাৰ সেবকঙ্গ সভাসৎ, যিনি স্বীয় বাহুবাৰা অধৰ্মকে দূৰীভূত কৱিয়া স্থাবৰ-জন্মাদিৰ হৃঃখ হৰণ কৱিয়া থাকেন, সেই শ্রীকুঞ্চ মধুৱহাস্যসমৰ্থিত স্বশোভন মুখকমলদ্বাৰা ( অৰ্থাৎ শ্রীমুখেৰ মধুৱহাস্যদ্বাৰা ) শ্রীঅজবনিতা ও শ্রীবাৱকামথুৱাঞ্চ-বনিতাদিগেৱ পৱমণ্ডে উদীপিত কৱিয়া সর্বোৎকৰ্ষে বিৱাজিত আছেন । ৪

ତଥାହି ପଞ୍ଚାବଲ୍ୟାମ୍ (୧୨) —

ନାହଂ ବିଶ୍ରୋ ନ ଚ ନରପତିର୍ନୀପି ବୈଶ୍ରୋ ନ ଶୁଦ୍ରୋ  
ନାହଂ ବର୍ଣ୍ଣ ନ ଚ ଗୃହପତିର୍ନୀ ବନହେ ସତିର୍କୀ ।

କିନ୍ତୁ ପ୍ରୋତ୍ସମ୍ମିଳିତପରମାନନ୍ଦପୂର୍ଣ୍ଣମୃତାକ୍ରେ-  
ଗୋପୀଭର୍ତ୍ତୁଃ ପଦକମଲଯୋଦୀସଦାସାମୁଦ୍ରାସଃ ॥ ୫

ଶୋକେର ସଂସ୍କତ ଟୀକା ।

କୋହସି ଦ୍ୱାମିତି ପୃଷ୍ଠା କଶ୍ଚିତ୍ପତ୍ରବରଣ୍ଣ ବଚନମହୁବଦ୍ଧି ନାହମିତି । ଅହଂ ନ ବିଶ୍ରାମ ଆଙ୍ଗଜାତିଃ ନ ଚ ନରପତିଃ  
ନ କ୍ଷତ୍ରିଯଜାତିଃ ନାପି ବୈଶ୍ରୋ ନ ବୈଶ୍ରୋଜାତିଃ ନ ଶୁଦ୍ରଃ ନ ଶୁଦ୍ରଜାତିଃ ଚତୁର୍ବର୍ଣ୍ଣମଧ୍ୟେ କୋହସି ନାହମିତିର୍ଯ୍ୟଃ । ତଥା ଚତୁରାଶ୍ରମ-  
ମଧ୍ୟେ କୋହସି ନାହମିତିର୍ଯ୍ୟଃ ; ନାହଂ ବର୍ଣ୍ଣ ବ୍ରଙ୍ଗଚାରୀ ନ, ନ ଚ ଗୃହପତିଃ ଗୃହସ୍ଥଃ ନ, ନ ବନପ୍ରସ୍ଥଃ ନ, ସତି ବା  
ସମ୍ମାସୀ ନ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃଷ୍ଟରପେଣ ଉତ୍ସନ୍ମ ଉଦୟମାବିକୁର୍ବନ୍ ଯୋ ନିଧିଲ-ପରମାନନ୍ଦଃ ତତ୍ତ୍ଵ ପୂର୍ଣ୍ଣମୃତାକ୍ରେ-  
ଶର୍ଵେଷାମାନନ୍ଦାନାମାକର ଇତ୍ୟର୍ଯ୍ୟଃ ତତ୍ତ୍ଵ, ଗୋପୀନାଂ ବ୍ରଜାମ୍ବନାନାଂ ଭର୍ତ୍ତୁଃ ସ୍ଵାମିନଃ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ପଦକମଲଯୋ ଦୀସଦାସାମୁଦ୍ରାସଃ ଅତିହିନଦାସୋହସ୍ରୀତିର୍ଯ୍ୟଃ ।  
ଶୋକମାଳା । ୫

ଶୋର-କୃପା-ତରଙ୍ଗି ଟୀକା ।

ଜମନିବାସଃ—ଜନଗଣେର ନିବାସ ବା ଆଶ୍ରୟ ଯିନି ; ଅଥବା, ଜନଗଣହି ସାହାର ନିବାସ ବା ଆଶ୍ରୟ ( ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାଗିରକପେ  
ଯିନି ଜୀବଗଣେର ହୃଦୟେ ଅବସ୍ଥାନ କରେନ ) । ଦେବକୀଜଞ୍ଚିବାଦଃ—ଦେବକୀତେ—ବନ୍ଦୁଦେବପତ୍ନୀ ଦେବକୀର ଗର୍ଭେ, ଅଥବା  
ଯଶୋଦାର ଗର୍ଭେ, ( ଯଶୋଦାର ଅପର ନାମ ଦେବକୀ ) ଜନ୍ମ ହେଲାଛେ—ଏହିରପ ବାଦ ବା ପ୍ରବାଦ ପ୍ରଚଲିତ ଆଛେ ସାହାର ସମ୍ବନ୍ଧେ ।  
ଦେବକୀର ଗର୍ଭେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ଜନ୍ମ ହେଲାଛେ—ଏହା ପ୍ରସିଦ୍ଧ ମାତ୍ର ; ପ୍ରକୃତ କଥା ନହେ ; କାରଣ, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଅନାଦି ତତ୍ତ୍ଵ ବଲିଯା  
ଜନ୍ମାଦି-ରହିତ ; ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣକେ ବାସଲ୍ୟରସ ଆସ୍ତାଦମ କରାଇବାର ନିମିତ୍ତ ତାହାର ସ୍ଵରପ-ଶକ୍ତିର ବୃତ୍ତିବିଶେଷ ଅନାଦିକାଳ  
ହେଲାଏଇ ଯଶୋଦା ଓ ଦେବକୀରଙ୍କପେ ବିରାଜିତ ; ଲୀଲାଶକ୍ତିର ପ୍ରଭାବେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମନେ କରେନ—ଦେବକୀ-ଯଶୋଦା ତାହାର ମାତା ;  
ଦେବକୀ-ଯଶୋଦାଓ ମନେ କରେନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ତାହାଦେର ପୁତ୍ର । ବ୍ରଙ୍ଗାଣ୍ଡେ ପ୍ରକଟ-ଲୀଲାକାଳେ ଦେବକୀ-ଯଶୋଦାର ଗର୍ଭ ହେଲେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ  
ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଲେନ—ଏହିରପ ଲୀଲାର ଅଭିନ୍ୟାସ ମାତ୍ର କରା ହୟ ; ବସ୍ତ୍ରତଃ ମାଲ୍ଲରେ ଶାୟ ତାହାର ଜନ୍ମ ହୟ ନା । ଅନାଦି ବସ୍ତ୍ରର  
ଜନ୍ମ ହେଲେ ଓ ପାରେ ନା । ସତ୍ତ୍ଵବରପରିଷତ୍—ସାଦବଦିଗେର ( ସାଦବ-ଶକ୍ତେ ବ୍ରଜର ଗୋପଗଣ ଏବଂ ଦ୍ଵାରକାମଥୁରାର ସତ୍ତ୍ଵବଂଶୀୟ-  
ଗଣ—ଏହି ଉତ୍ସନ୍ମାନକେହି ବୁଦ୍ଧାଯ ବଲିଯା ବ୍ରଜର ଗୋପଗଣେର ଏବଂ ଦ୍ଵାରକାମଥୁରାର ସତ୍ତ୍ଵବଂଶୀୟଗଣେର ) ମଧ୍ୟେ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ସାହାର, ତାହାର  
ସାହାର ପାର୍ଶ୍ଵଦ—ଶୈଳେ ଦୋତ୍ତିଃ—ସ୍ଵୀଯ ବାତ୍ରଦ୍ଵାରା ; ଅଥବା ସ୍ଵୀଯ ପାର୍ଶ୍ଵଦ ସାଦବଗଣକଳପ ବାହର ସାହାଯ୍ୟ ଅଧର୍ମଃ ଅନ୍ତର୍ମୁନ୍—  
ଅନ୍ତର୍ମୁନ୍-ଶରୀରକଳପ ଅଧର୍ମକେ ବିନାଶ କରିଯା ; ଅଥବା, ସ୍ଵୀଯ ପାର୍ଶ୍ଵଦ ଗୋପବାଲକଳପ ବାହର ସାହାଯ୍ୟ ଅନ୍ତର୍ମୁନ୍ ନ ଧର୍ମଃ—  
ଧର୍ମଃ ନ ଅନ୍ତର୍ମୁନ୍—ଧର୍ମସ୍ଥାପନ କରିଯା ( ଶ୍ରୀଜୀବ ) ପ୍ରିଣ୍ଟରଚରବୁଜିଲଙ୍ଘଃ—ବୁନ୍ଦାବନଶ୍ଵର ତର୍କଲତାଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଦି ସ୍ଥାବରବସ୍ତସମୁହେର  
ଏବଂ ତତ୍ତ୍ଵତ୍ୟ ମୃଗପକ୍ଷୀ-ଆଦି ଜଞ୍ମମବସ୍ତ-ସମୁହେର—ତଥା ଦ୍ଵାରକାମ୍ଭ ରୈବତକାଦି ସ୍ଥାବର-ବସ୍ତସମୁହେର ଏବଂ ତତ୍ତ୍ଵତ୍ୟ ମୃଗପକ୍ଷୀ-  
ଆଦିର ଦୁଃଖରଣ କରିଯା ଆନନ୍ଦ ଦାନ କରେନ ଯିନି, ସେହି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣିତଶ୍ରୀମୁଖେ—ମଧୁରହାସିଯୁକ୍ତ ଶ୍ରୀ ( ଶୋଭନ )  
ମୁଖଦ୍ଵାରା ; ମନୋହର ମୁଖେ ମଧୁର ମନ୍ଦହାସିଦ୍ଵାରା ଭଜପୁରବନିତାନାଂ—ଭଜବନିତାଦିଗେର ଏବଂ ପୁର ( ଦ୍ଵାରକା-ମଥୁରାଶ୍ଚିତ )  
ବନିତାଦିଗେର କାମଦେବ—ଅପ୍ରକୃତ କାମ, ପରମପ୍ରେମ ( ଭଜଗୋପିଦେର ପ୍ରେମକେହି କାମ ବଳୀ ହୟ ) ବର୍ଦ୍ଧଯନ୍—ଉଦ୍ଦୀପିତ  
କରିଯା ( ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ମଧୁରହାସ ଦେଖିଯା ତାହାଦେର କାମ—ପ୍ରେମ—ଉଦ୍ଦୀପିତ ହୟ ) ଜୟତି—ସର୍ବୋତ୍ତମାନପେ ବିରାଜିତ ।  
ଏହିଲେ ବର୍ତ୍ତମାନକାଳ-ପ୍ରୋଗ୍ରାମର ତାତ୍ପର୍ୟ ଏହି ଯେ—ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ବୁନ୍ଦାବନ, ମଥୁରା ଓ ଦ୍ଵାରକାଯ ନିତ୍ୟ ବିରାଜିତ ।

ଉତ୍ତ ତିନଟି ଶୋକ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଯା ଶ୍ରୀମନ୍ ମହାପ୍ରଭୁ ତତ୍ତ୍ଵଭାବେ ଶ୍ରୀଜଗମାଥ-ଦେବେର ସ୍ତତି କରିଯାଇଛେ ।

ଶୋ । ୫ । ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟ । ଅହଂ ( ଆମି ) ନ ବିଶ୍ରାମ ( ବିଶ୍ରାମ ନାହିଁ ) ନ ଚ ନରପତିଃ ( କ୍ଷତ୍ରିଯ ନାହିଁ ) ନ  
ଅପି ବୈଶ୍ରୋ ( ବୈଶ୍ରୋ ନାହିଁ ) ନ ଶୁଦ୍ରଃ ( ଶୁଦ୍ର ନାହିଁ ) । ଅହଂ ( ଆମି ) ନ ବର୍ଣ୍ଣ ( ବ୍ରଙ୍ଗଚାରୀ ନାହିଁ ) ନ ଚ ଗୃହପତିଃ  
( ଗୃହସ୍ଥ ନାହିଁ ) ନୋ ବନହେ ( ବନପ୍ରସ୍ଥ ନାହିଁ ) ନ ଯତିଃଃ ବା ( ଯତି ବା ସମ୍ମାସୀ ନାହିଁ ) । କିନ୍ତୁ ( କିନ୍ତୁ )  
ପ୍ରୋତ୍ସମ୍ମିଳିତପରମାନନ୍ଦପୂର୍ଣ୍ଣମୃତାକ୍ରେ-  
ଗୋପୀଭର୍ତ୍ତୁଃ ପଦକମଲଯୋଦୀସଦାସାମୁଦ୍ରାସଃ ॥ ୫

এত পঢ়ি পুনরপি করিলা আশ্রম।  
যোড়হাথে ভক্তগণ বন্দে ভগবান् ॥ ৭৬  
উদ্দগ্ন নৃত্যে প্রভু করিয়া হৃষ্টার।  
চক্রভূমি অমে যৈছে অলাত-আকার ॥ ৭৭

নৃত্যে প্রভুর ঘাঁঁ ঘাঁ পড়ে পদতল।  
সমাগর শৈল মহী করে টলমল ॥ ৭৮  
স্তন্ত স্বেদ পুলকাঙ্গ কম্প বৈবর্ণ্য।  
নানাভাবে বিবশতা গর্ব হর্ষ দৈন্য ॥ ৭৯

### গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা।

**অনুবাদ।** আমি ব্রাহ্মণ নহি, ক্ষত্রিয় নহি, বৈশ্য নহি, শূন্দ নহি; আমি ব্রহ্মচারী নহি, গৃহস্থ নহি, বানপ্রস্থ নহি, সন্ন্যাসীও নহি; কিন্তু আমি প্রকৃষ্টরপে প্রকটিত-নিখিল-পরমানন্দপূর্ণ অমৃতসমুদ্রতুল্য গোপীরমণ শ্রীকৃষ্ণের চরণকমলবয়ের দাসদাসাহুদাসমাত্র। ৫

লৌকিক জগতে চারিটী বর্ণ এবং চারিটী আশ্রম আছে। ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্য ও শূন্দ এই চারিটী বর্ণ; প্রাচীনকালে গুণ-কর্মাহুসারে বর্ণবিভাগ হইত; ব্রাহ্মণের পুত্র হইলেই ব্রাহ্মণ হওয়া ঘাঁইতনা; ব্রাহ্মণের পুত্রও শূন্দোচিত গুণের অধিকারী হইলে শূন্দপর্যায়ভূক্ত হইত। আবার ক্ষত্রিয়দির মৃহে জন্মগ্রহণ করিয়াও কেহ যদি ব্রাহ্মণোচিত গুণের অধিকারী হইতেন, তাহা হইলে তিনিও ব্রাহ্মণপর্যায়ভূক্ত হইতেন। কালক্রমে গুণকর্মগত বর্ণবিভাগের মুলে জন্মগত বর্ণবিভাগ আসিয়া পড়িল, তখন হইতে ব্রাহ্মণোচিত গুণ না থাকিলেও ব্রাহ্মণের পুত্রই ব্রাহ্মণরপে পরিগণিত হইতে থাকেন; অচ্ছান্ত বর্ণসমূহেও এইরূপ ব্যবস্থা। আর ব্রহ্মচর্য, গার্হস্থ্য, বানপ্রস্থ ও ভিক্ষু—এই চারিটী আশ্রম; একই ব্যক্তি প্রথমে ব্রহ্মচারীরপে বিদ্যাশিক্ষা করেন, তার পরে গৃহস্থরপে সংসারধর্ম করেন, তারপরে পঞ্চাশবৎসর বয়স হইলে সংসার ত্যাগ করিয়া বনে গমন করেন এবং সন্ন্যাসাশ্রম গ্রহণ করেন। বর্ণ ও আশ্রম লৌকিক বিভাগমাত্র—সামাজিক প্রথমাত্মা; দেহের সহিতই বর্ণাশ্রমের সমন্বয়, জীবস্বরূপের সহিত ইহার বিশেষ কোনও সমন্বয় নাই। জীবস্বরূপের সহিত সমন্বয় কেবল শ্রীকৃষ্ণের—জীব শ্রীকৃষ্ণের নিত্যদাস। এই শ্লোকে শ্রীমন্মহাপ্রভু ভক্তভাবে এই তত্ত্বই প্রকাশ করিয়াছেন। ভক্তভাবে যুক্তকরে শ্রীজগন্নাথের স্মৃতি করিয়া এই শ্লোক বলার অভিপ্রায় বোধ হয় এইরূপ:—“প্রভু, স্বরূপতঃ আমি তোমার দাস; লৌকিক বর্ণাশ্রমবিভাগের অভিমান আমার চিন্ত হইতে দয়া করিয়া দূর করিয়া দাও; তোমার দাস-অভিমান দ্রব্যে জাগাইয়া দাও; তোমার গোপীজনবন্ধুরপের সেবা দিয়া আমাকে কৃতার্থ কর প্রভু।” শ্রীমন্মহাপ্রভু এস্তে মঞ্জরীভাবে আবিষ্ট বলিয়াই মনে হইতেছে।

**প্রোত্তুনিখিলপরমানন্দপূর্ণামৃতাক্ষেৎ—প্রকৃষ্টরপে ( উত্তৰ )** আবিভুত্যে নিখিলপরমানন্দ, তদ্বারা পরিপূর্ণ অমৃতের সমুদ্রতুল্য যে শ্রীকৃষ্ণ, তাঁহার। নিখিল পরমানন্দ প্রকৃষ্টরপে অভিব্যক্তি প্রাপ্ত হইয়াছে শ্রীকৃষ্ণের মধ্যে। এই পরমানন্দ সমুদ্রের স্থায় অসীম ও অগাধ এবং অমৃতের স্থায় চমৎকৃতিজনক; তাঁই শ্রীকৃষ্ণকে অমৃততুল্য নিখিল-পরমানন্দের সমুদ্র বলা হইয়াছে। **গোপীভূত্তুঃ—**গোপীকান্দিগের বন্ধন শ্রীকৃষ্ণের, গোপীজনবন্ধুত্বের, কাঞ্চা-ভাবের বিষয় শ্রীকৃষ্ণের। **দাসদাসাহুদাসঃ—**দাসের যে দাস, তাহারও অশুদাস; অতি হীনদাস।

৭৬। এত পঢ়ি—পূর্বোক্ত শ্লোক চারিটী পড়িয়া।

৭৭। **উদ্দগ্ন নৃত্য—**দণ্ডের স্থায় উর্কে লক্ষপ্রদানপূর্বক নৃত্য। চক্র—চাকা। ভগি—ভ্রমণ করিয়া, ঘুরিয়া। চক্রভূমি—চাকার স্থায় ঘুরিয়া। ভগে—ঘুরেন। অলাত—জলস্ত কাঁষ। একখণ্ড জলস্ত কাঁষকে দ্রুতবেগে ঘুরাইলে তাহাকে যেমন একটী অগ্নিময় জলস্ত বৃত্ত বলিয়া মনে হয়, তদ্বপ শ্রীমন্মহাপ্রভুও অতি দ্রুতবেগে চক্রাকারে ঘুরিয়াছিলেন বলিয়া তাঁহাকেও যেন একটী স্বর্ণবর্ণ বৃত্ত বলিয়াই মনে হইতেছিল।

৭৮। **সমাগর—**সাগরের সহিত। **শৈল—**পর্বত। **মহী—**পৃথিবী। সাগর ও পর্বতাদির সহিত সমস্ত পৃথিবী যেন টলমল করিতে লাগিল।

৭৯। প্রভুর দেহে স্তন্ত্রাদি সান্ত্বিকভাব ( ২১২৬২ ত্রিপদীর টীকা দ্রষ্টব্য ) এবং হর্ষাদি সঞ্চারী ভাব ( ২৪১৩৫ পঞ্চাবের টীকা দ্রষ্টব্য ) প্রকটিত হইল। তাহাতে প্রভু প্রেম-বিহুল হইয়া পড়িলেন।

ଆହାଡ଼ ଥାଇୟା ପଡ଼ି ଭୂମି ଗଡ଼ି ଯାଯ ।  
 ସୁବର୍ଣ୍ଣପରବତ ଯେନ ଭୂମିତେ ଲୋଟାଯ ॥ ୮୦  
 ନିତ୍ୟାନନ୍ଦପ୍ରଭୁ ଦୁଇ ହସ୍ତ ପ୍ରସାରିଯା ।  
 ପ୍ରଭୁକେ ଧରିତେ ବୁଲେ ଆଶେ ପାଶେ ଧାଏଣ ॥ ୮୧  
 ପ୍ରଭୁପାଛେ ବୁଲେ ଆଚାର୍ୟ କରିଯା ହଙ୍କାର ।  
 ହରିଦାସ 'ହରି ବୋଲ' ବୋଲେ ବାରବାର ॥ ୮୨  
 ଲୋକ ନିବାରିତେ ହଇଲ ତିନ ମଣ୍ଡଳ ।  
 ପ୍ରଥମ ମଣ୍ଡଳ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ମହାବଳ ॥ ୮୩  
 କାଶୀଶ୍ଵର-ଗୋବିନ୍ଦାଦି ଯତ ଭକ୍ତଗଣ ।  
 ହାଥାହାଥି କରି ହୈଲ ଦ୍ଵିତୀୟାବରଣ ॥ ୮୪  
 ବାହିରେ ପ୍ରତାପରକ୍ତ୍ର ଲୈୟା ପାତ୍ରଗଣ ।  
 ମଣ୍ଡଳୀ ହଇୟା କରେ ଲୋକନିବାରଣ ॥ ୮୫  
 ହରିଚନ୍ଦନରେ କ୍ଷକ୍ଷେ ହସ୍ତାବଲମ୍ବିଯା ।  
 ପ୍ରଭୁର ନୃତ୍ୟ ଦେଖେ ରାଜା ଆବିଷ୍ଟ ହଇୟା ॥ ୮୬  
 ହେନକାଳେ ଶ୍ରୀନିବାସ ପ୍ରେମାବିଷ୍ଟମନ ।  
 ରାଜାର ଆଗେ ରହି ଦେଖେ ପ୍ରଭୁର ନର୍ତ୍ତନ ॥ ୮୭  
 ରାଜାର ଆଗେ ହରିଚନ୍ଦନ ଦେଖି ଶ୍ରୀନିବାସ ।

ହସ୍ତେ ତାରେ ସ୍ପର୍ଶ କହେ—ହୁ ଏକପାଶ ॥ ୮୮  
 ନୃତ୍ୟାଲୋକାବେଶେ ଶ୍ରୀବାସ କିଛୁଇ ନା ଜାନେ ।  
 ବାରବାର ଠେଲେ, ଆର କ୍ରୋଧ ହୈଲ ମନେ ॥ ୮୯  
 ଚାପଡ଼ ମାରିଯା ତାରେ କୈଲ ନିବାରଣ ।  
 ଚାପଡ଼ ଥାଇୟା କୁନ୍କ ହେଲା ମେ ହରିଚନ୍ଦନ ॥ ୯୦  
 କୁନ୍କ ହେଯା ତାରେ କିଛୁ ଚାହେ ବଲିବାରେ ।  
 ଆପନେ ପ୍ରତାପରକ୍ତ୍ର ନିବାରିଲ ତାରେ— ॥ ୯୧  
 ଭାଗ୍ୟବାନ୍ ତୁମି ଇହାର ହସ୍ତମ୍ପର୍ଶ ପାଇଲା ।  
 ଆମାର ଭାଗ୍ୟ ନାହିଁ, ତୁମି କୃତାର୍ଥ ହେଲା ॥ ୯୨  
 ପ୍ରଭୁର ନୃତ୍ୟ ଦେଖି ଲୋକେର ହୈଲ ଚମତ୍କାର ।  
 ଅନ୍ୟ ଆଚୁ, ଜଗନ୍ନାଥେର ଆନନ୍ଦ ଅପାର ॥ ୯୩  
 ରଥ ସ୍ଥିର କରି ଆଗେ ନା କରେ ଗମନ ।  
 ଅନିମିଷ-ନେତ୍ରେ କରେ ନୃତ୍ୟ ଦରଶନ ॥ ୯୪  
 ସ୍ଵଭଦ୍ରା-ବଲରାମେର ହଦୟ ଉଲ୍ଲାସ ।  
 ନୃତ୍ୟ ଦେଖି ଦୁଇଜନାର ଶ୍ରୀମୁଖେ ହୈଲ ହାସ ॥ ୯୫  
 ଉଦ୍ଦଗ ନୃତ୍ୟ ପ୍ରଭୁର ଅନ୍ତୁତ ବିକାର ।  
 ଅଷ୍ଟ-ସାହ୍ରିକ-ଭାବୋଦୟ ହୟ ସମକାଳ ॥ ୯୬

## ଗୋର-କୃପା-ତରଙ୍ଗି-ଟୀକା ।

୮୨ । ଆଚାର୍ୟ—ଶ୍ରୀଅବୈତ ଆଚାର୍ୟ ।

୮୩-୮୫ । ମହାପ୍ରଭୁକେ ଦର୍ଶନ କରିବାର ଜଗ୍ନ ସହସ୍ର ଲୋକ ଉତ୍ୱକ୍ଷିତ ; ଅନେକେଇ ମହାପ୍ରଭୁ ଦିକେ ଝୁଁକିଯା ପଡ଼ିତେହେନ । ତାହି ଲୋକେର ଭିଡ଼ ଦୂରେ ରାଖିବାର ଜଗ୍ନ ପର ପର ତିନ ମଣ୍ଡଳେ ମହାପ୍ରଭୁର ପାର୍ଯ୍ୟଦଗଣ ଦ୍ଵାରାଇଲେନ । ପ୍ରଥମେ ଶ୍ରୀମନ୍ତ୍ୟାନନ୍ଦ ମହାପ୍ରଭୁ ଦେହ ରକ୍ଷା କରିତେ ଲାଗିଲେନ ; ତାର ପରେ ଦ୍ଵିତୀୟ ମଣ୍ଡଳେ କାଶୀଶ୍ଵର-ଗୋବିନ୍ଦାଦି ହାତାହାତି କରିଯା ପ୍ରଭୁକେ ସରିଯା ଦ୍ଵାରାଇଲେନ ; ତାହାର ବାହିରେ ତୃତୀୟ ମଣ୍ଡଳେ ରାଜା-ପ୍ରତାପରକ୍ତ୍ର ପାତ୍ରମିତ୍ରଗଣ ଲାଇଯା ଧିରିଯା ଦ୍ଵାରାଇଲେନ ।

୮୬ । ହରିଚନ୍ଦନ—ରାଜା ପ୍ରତାପରକ୍ତ୍ରର ଜୟନେକ ପାର୍ଷଦ । ହସ୍ତାବଲମ୍ବିଯା—ହାତ ରାଖିଯା ।

୮୮ । ରାଜାର ଆଗେ—ରାଜା ପ୍ରତାପରକ୍ତ୍ରର ସମ୍ମୁଖେ । ଶ୍ରୀନିବାସ—ଶ୍ରୀବାସ ପଣ୍ଡିତ । ହୁ ଏକ ପାଶ—ରାଜାର ସମ୍ମୁଖଭାଗ ହିତେ ଏକ ପାଶେ ସରିଯା ଯାଓ ।

୯୧ । ନୃତ୍ୟାଲୋକାବେଶେ—ନୃତ୍ୟ + ଆଲୋକ (ଦର୍ଶନ) + ଆବେଶେ ; ମହାପ୍ରଭୁ ନୃତ୍ୟଦର୍ଶନେ ଆବିଷ୍ଟ ହେଯାଯ । କିଛୁଇ ନା ଜାନେ—ତିନି ଯେ ରାଜାର ସମ୍ମୁଖଭାଗେ ଦ୍ଵାରାଇଯା ରାଜାର ଦର୍ଶନେର ବ୍ୟାସାତ ଜନ୍ମାଇତେହେନ, ବାହସ୍ତ୍ରି ନା ଥାକାଯ ଶ୍ରୀବାସେର ସେଇ ବିଷୟେ ଖେଳାଇ ଛିଲ ନା । ବାରବାର ଠେଲେ—ହରିଚନ୍ଦନ ଶ୍ରୀବାସକେ ବାରବାର ଠେଲିତେ ଲାଗିଲେନ । ତାର କ୍ରୋଧ—ଶ୍ରୀବାସେର କ୍ରୋଧ ।

୯୨ । ଏହି ପୟାର ହରିଚନ୍ଦନେର ପ୍ରତି ପ୍ରତାପରକ୍ତ୍ରର ଉତ୍କଳ । ଇହାର ହସ୍ତମ୍ପର୍ଶ—ଶ୍ରୀବାସେର ହସ୍ତମ୍ପର୍ଶ ।

୯୩ । ଅନିମିଷ ନେତ୍ରେ—ପଲକହିନୀ ଚକ୍ଷୁତ । ଏହି ପରିଚେତର ପ୍ରଥମ ଝୋକେର ଟୀକା ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ ।

୯୪ । “ଉଦ୍ଦଗନ୍ତ୍ୟ” ଫୁଲେ “ଉଦ୍ଦଟନ୍ତ୍ୟ” ପାର୍ଶ୍ଵାନ୍ତରେ ଦୃଷ୍ଟ ହୟ । ଉଦ୍ଦଟ—ଉତ୍କଟ ; ଅନ୍ତୁତ । ଅଷ୍ଟ-ସାହ୍ରିକ—

মাংসব্রণ-সহ রোমবন্দ পুলকিত।  
 শিমুলীর বৃক্ষ যেন কণ্ঠকে বেষ্টিত ॥ ৯৭  
 একেক-দন্তের কম্প দেখি লাগে ভয়।  
 লোকে জানে—দন্ত সব খসিয়া পড়য় ॥ ৯৮  
 সর্বাঙ্গে প্রস্বেদ ছুটে—তাতে রক্তেদগম।  
 ‘জজ গগ জজ গগ’—গদগদবচন ॥ ৯৯  
 জলযন্ত্র-ধারা যেন বহে অশ্রাজল।  
 আশপাশ লোক যত ভিজিল সকল ॥ ১০০

দেহকাণ্ঠি গৌর কভু দেখিয়ে অরুণ।  
 কভু কাণ্ঠি দেখি যেন মলিকাপুষ্প-সম ॥ ১০১  
 কভু স্তুক, কভু প্রভু ভূমিতে পড়য়।  
 শুক্রকার্ত্তসম হস্তপদ না চলয় ॥ ১০২  
 কভু ভূমি পড়ে, কভু হয় শ্বাসহীন।  
 যাহা দেখি ভক্তগণের হয় প্রাণ ক্ষীণ ॥ ১০৩  
 কভু নেত্র-নাসা-জল মুখে পড়ে ফেন।  
 অমৃতের ধারা চন্দ্রবিষ্ণে পড়ে যেন ॥ ১০৪

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা।

১২১-১২২. ত্রিপদীর টীকা দ্রষ্টব্য। সম্বকাল—একই সময়ে। সকল সান্ত্বিকভাব এক কালে ব্যক্ত হইয়া পরমোৎকর্ষ প্রাপ্ত হইলে তাহাকে উদ্বীপ্ত সান্ত্বিকভাব বলে। এই উদ্বীপ্ত সান্ত্বিকভাবই মহাভাবে সন্দীপ্ত হয়; পরবর্তী পয়ার সমূহ হইতে বুঝা যায়, মহাভাবস্বরূপিণী শ্রীরাধাৰ ভাবে মহাপ্রভুর দেহে সন্দীপ্ত সান্ত্বিকভাব প্রকটিত হইয়াছিল। পরবর্তী ১১-১০৪ পয়ারে সন্দীপ্ত সান্ত্বিকের অভিব্যক্তি দেখান হইয়াছে।

১৭। ক্রমে ক্রমে অষ্ট-সান্ত্বিকের পূর্ণতম অভিব্যক্তি দেখাইতেছেন। এই পয়ারে “রোমাঞ্চের” লক্ষণ দেখাইয়াছেন। রোম এমন ভাবে পুলকিত হইয়াছিল যে, তাহার গোড়ার মাংস ক্ষেতকের মত ফুলিয়া উঠিয়াছিল। একেকপে, প্রভুর দেহ দেখিতে কণ্ঠকবেষ্টিত শিমুল বৃক্ষের মত হইয়াছিল। মাংসব্রণ—মাংসের ব্রণ বা ক্ষেতক।

১৮। এই পয়ারে “কম্প” দেখান হইয়াছে। প্রত্যেক দন্ত এত বেগে কাপিতেছিল, যেন সমস্ত দন্তই খসিয়া পড়িতেছে, একপ মনে হইল।

১৯। প্রথম পংক্তিতে “স্বেদ” ও দ্বিতীয় পংক্তিতে “স্বরভেদ” দেখান হইয়াছে। সমস্ত শরীরে এত ঘর্ষ হইয়াছিল যে, এবং ঐ ঘর্ষ এত তীব্রবৈগে বাহির হইতেছিল যে, ঐ ঘর্ষের সঙ্গে রক্ত পর্যন্ত বাহির হইতেছিল। প্রস্বেদ—প্রচুর ঘর্ষ। রক্তেদগম—রক্ত বাহির হওয়া। “জজ গগ জজ গগ” আদি ধারা স্বরভেদ দেখান হইয়াছে। “জগন্নাথ” বলিবার ইচ্ছা, কিন্তু প্রেমে স্বরভেদ হওয়ায় “জগন্নাথ” বলিতে পারিতেছেন না, কেবল “জজ গগ জজ গগ” বলিতেছেন। গদগদ-বাক্যাদিই স্বরভেদের লক্ষণ।

১০০। এই পয়ারে অশ্র দেখান হইয়াছে। চক্ষু হইতে এত প্রবল ভাবে জল বাহির হইতেছে যে, দেখিলে মনে হয় যেন পিচকারী বা ফোয়ারা হইতে জল আসিতেছে; সেই নয়নজলে চারিদিকের সকল লোক ভিজিয়া গেল। জলযন্ত্র—পিচকারী বা ফোয়ারা।

১০১। এই পয়ারে “বৈবর্ণ্য” দেখান হইয়াছে। বৈবর্ণ্য—অর্থ দেহের স্বাভাবিক বর্ণের পরিবর্তে অন্ত বর্ণ হওয়া। প্রভুর দেহের স্বাভাবিক বর্ণ গৌর; কিন্তু এই প্রেমের বিকারের সঙ্গে প্রভুর বর্ণ কখনও লাল, কখনও বা মলিকা পুষ্পের মত একেবারে সাদা হইয়া যাইত। অরুণ—রক্ত, লাল। কাণ্ঠি—বর্ণ।

১০২। এই পয়ারে “স্তন্ত” দেখান হইয়াছে। স্তন্তে বাক্রোধ হয়, দেহ নিশচল বা নিষ্পন্দ হইয়া যায়, চক্ষু-কণ্ঠাদি জ্ঞানেন্দ্রিয়ের কার্য রহিত হইয়া যায়। প্রভু কখনও ভূমিতে পড়িয়া একপ নিষ্পন্দ অবস্থায় পড়িয়া থাকেন যে, হাত পা মোটেই নড়ে না, দেখিলে মনে হয় যেন শুক্র কার্ত্তথণ পড়িয়া আছে।

১০৩। এছলে “প্রলয়” দেখান হইয়াছে। প্রলয়ে আলম্বনে মন সম্পূর্ণক্রমে লীন হয় বলিয়া সর্ববিধ চেষ্টার ও জ্ঞানের লোপ পায়। মুর্ছিতের মত মাটিতে পড়িয়া যাওয়া, নাসিকায় খাস না থাকা ইত্যাদি ইহার লক্ষণ।

১০৪। এছলে প্রভুর বদনকে চন্দ্রের সঙ্গে এবং নেত্রের জল ও মুখের ফেনকে অমৃতের সঙ্গে তুলনা করা হইয়াছে। চন্দ্র হইতে যেমন অমৃত ক্ষরিত হয়, সেইরূপ মহাপ্রভুর বদনস্থিত নাসা ও নেত্র হইতে জল এবং

সেই ফেন লৈয়া শুভানন্দ কৈল পান ।  
কৃষ্ণপ্রেমে মত তেঁহো বড় ভাগ্যবান् ॥ ১০৫  
এইমত তাণ্ডব-নৃত্য করি কথোক্ষণ ।  
ভাববিশেষে প্রভুর প্রবেশিল মন ॥ ১০৬  
তাণ্ডব-নৃত্য ছাড়ি স্বরূপেরে আজ্ঞা দিল ।  
হৃদয় জানিএও স্বরূপ গাহিতে লাগিল ॥ ১০৭

তথাহি পদম—

“সেই ত পরাগনাথ পাইলুঁ ।  
যাহা লাগি মদন-দহনে ঝুরি গেলুঁ ॥ খ্র ॥” ১০৮

এই ধূয়া উচ্চস্বরে গায় দামোদর ।  
আনন্দে মধুর নৃত্য করেন ঈশ্বর ॥ ১০৯  
ধীরে ধীরে জগন্নাথ করিল গমন ।  
আগে নৃত্য করি চলে শচীর নন্দন ॥ ১১০  
জগন্নাথে নেত্র দিয়া সভে গায় নাচে ।  
কৌর্তনীয়া সহ প্রভু চলে পাছে পাছে ॥ ১১১  
জগন্নাথে মগ্ন প্রভুর নয়ন-হৃদয় ।  
শ্রীহস্তযুগে করে গীতের অভিনয় ॥ ১১২  
গৌর যদি আগে না যায়,—শ্যাম হয় স্থিরে ।  
গৌর আগে চলে,—শ্যাম চলে ধীরে ধীরে ॥ ১১৩

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা ।

মুখগহৰ হইতে ফেন নির্গত হইতেছে । ইহা অপস্মার-নামক ব্যভিচারী ভাবের লক্ষণ । দুঃখ হইতে উৎপন্ন ধাতুবৈষম্যাদি-জনিত চিত্তের বিপ্লবকে অপস্মার বলে ; ভূমিতে পতন, ধাবন, অঙ্গব্যথা, ভ্রম, কম্প, ফেনস্বাব, বাহক্ষেপণ, উচ্চ-শব্দাদি, ইহার লক্ষণ । শ্রীকৃষ্ণবিরহ-জনিত দুঃখেই এস্তে প্রভুর চিত্তবিপ্লবের হেতু ; যাহার ফলে মুখ হইতে ফেন ক্ষরিত হইতেছে ।

১০৬। ভাব বিশেষে—শ্রীকুরক্ষেত্রে শ্রীকৃষ্ণ-দর্শনে শ্রীরাধার যে ভাব হইয়াছিল, প্রভুর মনে সেই ভাবের উদয় হইল ।

১০৭। আজ্ঞা দিল—গান গাহিতে আদেশ করিলেন । হৃদয় জানিয়া—প্রভুর মনোগত ভাব বুঝিয়া তদনুকূল পদ গাহিলেন ।

১০৮। পাইলুঁ—পাইলাম । মদন-দহনে—কামাপ্তিতে । ঝুরি গেলুঁ—দঞ্চ হইলাম । “যেই প্রাণবন্ধন শ্রীকৃষ্ণের বিরহে কামাপ্তিতে দঞ্চ হইতেছিলাম, সেই প্রাণবন্ধনকে এখন পাইলাম ।” রাধাভাবে আবিষ্ট মহাপ্রভুর মনের ভাব বুঝিয়া স্বরূপ-গোস্বামী এই পদ গান করিলেন । এই পদটী শ্রীরাধিকার উক্তি ; ইহার মর্ম এই :—কুরক্ষেত্রে শ্রীকৃষ্ণের সহিত মিলন হইলে শ্রীমতী ভাবিতেছেন, ‘আমার এই বধুঁয়ার বিরহেই বৃন্দাবনে আমি কামানলে দঞ্চ হইতেছিলাম ; সৌভাগ্যবশতঃ এখন তাহার সঙ্গে মিলিত হইলাম, এখন আমার প্রাণ, মন ও দেহ শীতল হইল ।’ ইহা বিরহান্তে মিলনজনিত আনন্দের জ্ঞাপক । রথের সাক্ষাতে জগন্নাথের চন্দ্রবনে নয়ন রাখিয়া প্রভু এই গীত শুনিতেছেন, আর ভাবিতেছেন—“তিনি শ্রীরাধা, শ্রীকৃষ্ণের বিরহে বৃন্দাবনে অতি দুঃসহ দুঃখে অনেক কাল যাপন করিয়াছেন ; দুঃখে প্রাণ যায় নাই কেবল শ্রীকৃষ্ণের দর্শনের আশায় ।” আর রথে জগন্নাথকে দেখিয়া রাধাভাবাবিষ্ট প্রভু ভাবিতেছেন—“আজ অনেক সৌভাগ্য, বহুদিনের পরে, বহু দুঃখের পরে এই কুরক্ষেত্রে বধুঁয়াকে পাইলাম, পাইয়া আমার হৃদয়, মন ও প্রাণ শীতল হইল ।” এই মিলনের আনন্দে রাধাভাবাবিষ্ট প্রভু রথের অগ্রে মধুর নৃত্য করিতেছেন ।

১১১। পাছে পাছে—পেছনের দিকে । জগন্নাথের দিকে মুখ রাখিয়া পিছু হাটিয়া যাইতেছেন ।

১১২। শ্রীহস্তযুগে ইত্যাদি—হস্তাদির ভঙ্গীধারা গানের অভিপ্রায় ব্যক্ত করেন ।

১১৩। গৌর—গৌরবণ শ্রীচৈতন্য । শ্যাম—শ্যামবণ শ্রীজগন্নাথ ।

মহাপ্রভু যদি রথের সম্মুখে না থাকেন—যদি রথের পেছনে থাকেন—তাহা হইলে জগন্নাথের রথ আর চলে না ; আর মহাপ্রভু যদি রথের সম্মুখভাগে থাকিয়া পেছনের দিকে চলিতে থাকেন, তাহা হইলে রথও ধীরে ধীরে চলিতে থাকে ।

এইমত গৌরশ্যাম করে ঠেলাঠেলি ।

সরথ-শ্যামেরে রাখে গৌর মহাবলী ॥ ১১৪

নাচিতে নাচিতে প্রভুর হৈল ভাবান্তর ।

হস্ত তুলি শ্লোক পঢ়ে করি উচ্চস্বর ॥ ১১৫

তথাহি কাব্যপ্রকাশে ( ১৪ ),—

সাহিত্যদর্পণে ( ১১০ ),—পঞ্চাবল্যাং ( ৩৬৬ )

য়ঃ কৌমারহুরঃ স এব হি বৰ-

স্তা এব চৈত্রক্ষপা-

স্তে চোন্মীলিতমালতীস্তুরভয়ঃ

প্রোঢ়াঃ কদম্বনীলাঃ ।

সা তৈবাঞ্চি তথাপি তত্ত্ব স্তুরত-

ব্যাপারলীলাবিধী

বেবারোধসি বেতসীতরুতলে

চেতঃ সম্যুক্তিতে ॥ ৬ ॥

এই শ্লোক মহাপ্রভু পঢ়ে বারবার ।

স্বরূপ বিনা কেহো অর্থ না জানে ইহার ॥ ১১৬

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা ।

গৌর সম্মুখে না থাকিলে রথ চলে না কেন ? পূর্বে বলা হইয়াছে—“ঈশ্বরেছায় চলে রথ, না চলে কারো বলে ( ২১৩২৭ ) ।” জগন্মাথ যখন রথ চালাইতে ইচ্ছা করেন, তখনই রথ চলে, তাহার ইচ্ছা না হইলে, শতমহস্য লোক—এমন কি মন্ত্র হস্তিগণ টানিলেও রথ চলে না । বুরো যাইতেছে—প্রভু যখন সম্মুখে—অর্থাৎ জগন্মাথের দৃষ্টিপথে না থাকেন, তখন রথ চালাইবার জন্য জগন্মাথের ইচ্ছাই হবে না । কেন ? নৃত্যকালে প্রভুর শ্রীবিশ্বাস হইতে এমন এক অঙ্গুত মাধুর্য বিস্তুরিত হইত, যাহা দ্বারকাবিহারী শ্রীজগন্মাথেরও অপরিচিত ( ভূমিকায় শ্রীশ্রীগৌরসুন্দর প্রবন্ধ দ্রষ্টব্য ) । এই মাধুর্য একবার দেখিয়া পুনঃ পুনঃ তাহা দেখিবার জন্য জগন্মাথের এতই বলবতী ইচ্ছা হইয়াছিল যে, প্রভুকে সাক্ষাতে না দেখিলে হতাশায় তিনি যেন ব্যাকুল হইয়া পড়িতেন ; এই ব্যাকুলতাতেই বোধ হয় তাহার রথ চালাইবার ইচ্ছা স্ফুলিত হইয়া পড়িত, কাজেই রথ আর চলিত না । আবার প্রভু যখন তাহার মাধুর্যময় বিশ্বাস লইয়া জগন্মাথের সম্মুখে আসিয়া দাঢ়াইতেন, তখন জগন্মাথের যেন উৎসাহ বর্ণিত হইত, রথ চালাইবার ইচ্ছা আবার জাগ্রত হইত, মাধুর্যের ফোরারা ছড়াইয়া গৌর ধীরে ধীরে পেছনে চলিতে থাকেন, শ্রামও সেই মাধুর্য আস্থাদন করিতে করিতে ধীরে ধীরে রথ চালাইয়া চলিতে থাকেন । গৌরকে অধিক সময় সাক্ষাতে রাখার ইচ্ছাতেই বোধ হয় শ্রাম আস্তে আস্তে চলিতেন ।

১১৪ । সরথ—রথের সহিত । মহাপ্রভু যদি রথের পশ্চাতে থাকেন, তাহা হইলে রথ আর চলে না—যেন আর সম্মুখের দিকে অগ্রসর হইতে পারে না ; মহাপ্রভুই যেন রথসহ জগন্মাথকে পেছনের দিকে আকর্ষণ করিয়া রাখিতেছেন ; ( ইহাতে গৌরের অপূর্বশক্তি—মহাবলের—পরিচয় পাওয়া যাইতেছে ) । **মহাবলী**—অত্যন্ত শক্তিশালী । ইহা গৌরের অপূর্ব মাধুর্যের শক্তি ।

১১৫ । **ভাবান্তর**—অচ্ছাব । এ পর্যন্ত ভাব ছিল এই যে—“প্রভু শ্রীরাধা ; অনেক ছুঁথের পরে তিনি কুকুক্ষেত্রে শ্রীকৃষ্ণকে পাইয়াছেন, পাইয়া মিলনের আনন্দভোগ করিতেছেন ।” এখন ভাব হইল—“এই যে মিলনের আনন্দ, ইহাতে মনের তত তৃপ্তি হয় না ; শ্রীবৃন্দাবনে যদি বধুঁঘাকে পাইতেন, তাহা হইলে বিশেষ সুখী হইতেন ।” এখন শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে শ্রীবৃন্দাবনে মিলনের বাসনা হইতেছে ।

**হস্ত তুলি**—হাত তুলিয়া । **শ্লোক পঢ়ে**—পরবর্তী “য়ঃ কৌমারহুরঃ” ইত্যাদি শ্লোক উচ্চারণ করিলেন । শ্লোক । ৬ । অন্বয় । অন্বয়াদি ২১৬ শ্লোকে দ্রষ্টব্য ।

১১৬ । **শ্রীন্মহাপ্রভু** জগন্মাথের অগ্রে বার বার কেন এই শ্লোক পড়িতেছেন, তাহা স্বরূপ-গোষ্ঠী ব্যতীত অপর কেহ জানেন না । মহাপ্রভু যে ভাবে আবিষ্ট হইয়া এই শ্লোক পড়িতেছেন, তাহা এই :—তিনি মনে ভাবিতেছেন, তিনি শ্রীরাধা ; অনেক দিনের বিরহের পরে কুকুক্ষেত্রে শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে মিলিত হইয়াছেন ; মিলনে আনন্দও হইতেছে ; কিন্তু এই আনন্দ, বৃন্দাবনে মিলনের আনন্দের মত তৃপ্তিদায়ক হইতেছে না । বৃন্দাবনে যে-শ্রীকৃষ্ণের সহিত মিলনে তিনি স্থখে আত্মারা হইতেন, এখনেও তাহার সেই প্রাণবঁধু শ্রীকৃষ্ণ ; তিনিও সেই

এই শ্লোকের অর্থ পূর্বে করিয়াছি ব্যাখ্যান ।  
 শ্লোকের ভাবার্থ করি সংক্ষেপে আখ্যান—॥১১৭  
 পূর্বে যেন কুক্ষেত্রে সব গোপীগণ ।  
 কুক্ষের দর্শন পাইয়া আনন্দিত মন ॥ ১১৮  
 জগন্নাথ দেখি প্রভুর সে ভাব উঠিল ।  
 মেই ভাবাবিষ্ট হৈয়া ধূয়া গাওয়াইল ॥ ১১৯  
 অবশেষে রাধা কুক্ষে কৈল নিবেদন—।  
 মেই তুমি মেই আমি সে নবসঙ্গম ॥ ১২০  
 তথাপি আমার মন হরে বৃন্দাবন ।

বৃন্দাবনে উদয় করাহ আপন চরণ ॥ ১২১  
 ইহাঁ লোকারণ্য হাথি ঘোড়া রথধ্বনি ।  
 তাহাঁ পুস্পারণ্য ভুং-পিক-নাদ শুনি ॥ ১২২  
 ইহাঁ রাজবেশ সব সঙ্গে শ্রত্রিয়গণ ।  
 তাহাঁ গোপগণ সঙ্গে মুরলীবদন ॥ ১২৩  
 এজে তোমার সঙ্গে যেই-স্বুখ-আশ্বাদন ।  
 সে-স্বুখ-সমুদ্রের খ্রিহা নাহি এককণ ॥ ১২৪  
 আমা লৈয়া পুন লীলা কর বৃন্দাবনে ।  
 তবে আমার মনোবাঞ্ছ হয় ত পূরণে ॥ ১২৫

## গোর-কৃপা-তরঙ্গী-টীকা ।

গোপকিশোরী শ্রীরাধাই ; আর মেই হৃজনেরই এই কুক্ষেত্রে মিলন, দীর্ঘ বিরহের পরের মিলন বলিয়া নবসঙ্গমের মতই স্বুখদায়ক হইতেছে ; কিন্তু তথাপি এই সঙ্গমস্বুখ যেন বৃন্দবনের সঙ্গমের মত তত মধুর, তত তৃপ্তিজনক হইতেছে না । শ্রীরাধার মন বৃন্দাবনের যমুনাপুলিমের মালতীমলিকাশোভিত, পিক-কুহরিত, ভ্রমর-গুঁজিত মাধবীকুঞ্জের মিলনস্বুখের জগ্নাই উৎকৃষ্ট হইতেছে । এই উৎকৃষ্টার সহিতই শ্রীরাধাভাবে আবিষ্ট মহাপ্রভু উক্ত শ্লোক বার বার পাঠ করিতেছেন । স্বরূপ-গোস্বামী মহাপ্রভুর অভ্যন্ত অস্তরঙ্গ ; এজন্ত কি ভাবে প্রভু ঐ শ্লোক পড়িতেছেন, তাহ তিনি জানিতে পারিয়াছেন ; অপর কেহ জানিতে পারে নাই । বিশেষতঃ ব্রজলীলায় স্বরূপ-গোস্বামী ছিলেন শ্রীরাধার প্রাণপ্রিয়-স্থৰী ললিতা ; শ্রীরাধার মনের কোনও কথাই ললিতার অবিদিত নহে ; স্বতরাং রাধাভাবে আবিষ্ট মহাপ্রভুর মনের ভাবও ললিতাভাবাবিষ্ট স্বরূপগোস্বামীর অবিদিত থাকিতে পারে না ।

১১৭। পূর্বে—মধ্যলীলার প্রথম পরিচ্ছেদে । আখ্যান—বর্ণন ।

১১৮। পূর্বে—শ্রীকুক্ষের দ্বাপরলীলার । যেন—যেকৃপ ।

১১৯। ধূয়া—“মেই ত পরাণনাথ” ইত্যাদি ১০৮ পঘারোজ্জ পদ ।

১২০-২১। অবশেষে—“মেই ত পরাণনাথ” ইত্যাদি ধূয়াগানের পরে । এই ধূয়া শুনার পরে প্রভুর মনে ভাবান্তরের উদয় হইল ( ১১৫ পঘার ) ; এই ভাবান্তরটা কি, তাহা বলিতেছেন ১২০-১২৫ পঘারে । এই ভাবটা হইতেছে—কুক্ষেত্র-মিলনে শ্রীরাধার ভাব ।

রাধা কুক্ষে কৈল নিবেদন—শ্রীরাধা শ্রীকুক্ষকে নিবেদন করিলেন ( বলিশেন ) ; যাহা বলিলেন, ১২০-১২৫ পঘারে তাহা বৃক্ত হইয়াছে । নবসঙ্গম—নূতন মিলন ; সর্বপ্রথম মিলন । কুক্ষেত্রে শ্রীকুক্ষের সহিত শ্রীরাধার যে মিলন হইয়াছে, তাহা তাহাদের সর্বপ্রথম-নূতন মিলন না হইলেও দীর্ঘ-বিরহের পরে তাহাদের এই মিলন নবসঙ্গমের স্থায়ই সুবিনোদ হইয়াছিল । আগার মন হরে বৃন্দাবন—বৃন্দাবন আমার মনকে হরণ করিতেছে । বৃন্দাবনে মিলনের জগ্নাই আমার মন উৎকৃষ্ট হইতেছে । উদয় করাহ আপন চরণ—নিজে বৃন্দাবনে গমন কর । শ্রীরাধা বলিতেছেন—“বধুঁ, বৃন্দাবনে তোমার সহিত মিলনে যে আনন্দ পাইয়াছি, এইস্থানে সে আনন্দ পাইতেছি না ; অথচ তুমিও মেই, আমিও মেই ; আবার দীর্ঘকাল বিরহের পরে আমাদের এই মিলন নবসঙ্গমের মতই হইয়াছে ; তথাপি যেন তেমন তৃপ্তি পাইতেছি না । বৃন্দাবনে তোমার সঙ্গে মিলনের জগ্নাই আমার মন উৎকৃষ্ট হইয়াছে, তুমি দয়া করিয়া যদি বৃন্দাবনে যাও, তাহা হইলেই আমি কৃতার্থ হইতে পারি ।”

১২২-২৫। কুক্ষেত্রের সঙ্গমে কেন আনন্দ হইতেছে না, বৃন্দাবনের দিকেই বা যন কেন ধাবিত হইতেছে, তাহার কারণও শ্রীরাধা বলিতেছেন । তাহা এই :—এখানে লোকে লোকারণ্য ; এই লোকারণ্যের মধ্যেই তুমি

ভাগবতে আছে এই রাধিকা-বচন।

পূর্বে তাহা সূত্রমধ্যে করিয়াছি বর্ণন ॥ ১২৬

সেই-ভাবাবেশে প্রভু পতে এই শ্লোক।

শ্লোকের যে অর্থ—কেহো নাহি জানে লোক ॥ ১২৭

স্বরূপগোসাঙ্গি জানে, না কহে অর্থ তার।

শ্রীক্রূপগোসাঙ্গি কৈল সে-অর্থ প্রচার ॥ ১২৮

### গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা।

বিবাজিত; কিন্তু শ্রীবৃন্দাবনে লোকারণ্য নাই, পুষ্পারণ্য আছে; যমুনা-পুলিনে চারিদিকে নানাবিধ স্বগান্ধি ফুল প্রসূটিত হইয়া রহিয়াছে; যমুনাগর্জেও নানাবিধ কমল প্রসূটিত হইয়া যেন হাশমুখেই তোমার অভিনন্দন করিত; এসব প্রসূটিত কুসুমরাজির মধ্যে তুমি শোভা পাইতে। দ্বিতীয়তঃ, এখানে বহুসংখ্যক হাতী, ঘোড়া, রথ; আবার এসব হাতী, ঘোড়া ও রথের শব্দ; কিন্তু আমার শ্রীবৃন্দাবনে হাতী-ঘোড়া-রথের ধ্বনি নাই, আছে কেবল অমর ও কোকিলের কল-মধুরধ্বনি। অমরের মধুর গুঞ্জন, আর কোকিলের মধুর কুহরবে বৃন্দাবন সঙ্গীতময় হইয়াছে। তৃতীয়তঃ, এখানে তোমার সঙ্গে কত কত ক্ষত্রিয়; সকলেরই ঘোন্ধার বেশ; কিন্তু বৃন্দাবনে তোমার সঙ্গী কেবল তোমার প্রিয় সখা—সরল গোপবালকগণ; বালকোচিত খেলাই তাদের একমাত্র কর্ম; আর, বগ্রফুল ও বগ্রলতা-পাতায়ই তাদের বেশ-ভূষার চূড়ান্ত হইয়া থাকে। এখানে তোমার সঙ্গীদের হাতে ক্ষত্রিয়োচিত অন্ত, শন্ত; কিন্তু সেখানে রাখালদের হাতে কেবল শিঙা, বেঁধ, আর হয়ত একটা পাঁচনি। চতুর্থতঃ, এখানে তোমার রাজবেশ; কত মণিযুক্তা, কত হীরা-মাণিক; মাথায় আবার বহুমূল্য রাজমুকুট। কত মণিযুক্তা এই রাজমুকুট হইতে ঝুলিয়া আসিয়া তোমার ভালদেশের উজ্জলতা বৃদ্ধি করিতে চেষ্টা করিতেছে; কর্ণের মণিময় কুণ্ডল গঙ্গস্থলের শোভা বৃদ্ধির প্রয়াস পাইতেছে; কিন্তু শ্রীবৃন্দাবনে তোমার এবেশ ছিল না; বনফুলের মালা, বনফুলের কেঁয়ুর কঙ্কণ, রাখাল-রাজাৰ শিরে বনফুলের মুকুট, তাতে ময়ূরপাখা; চল্পকলিকার কুণ্ডল; ভালে ও কপোলে অলকা-তিলকা; এসমস্ত স্বাভাবিক ভূষণে তোমার সৌন্দর্য ও মাধুর্য পূর্ণরূপে বিকাশ পাইত। আবার বৃন্দাবনের শোভা—সে মাধুর্য, সে সৌন্দর্য—অনন্তগুণে বাড়াইয়া দিত; কিন্তু এখানে তোমার মণিযুক্তার অন্তরালে তোমার স্বাভাবিক মাধুর্য যেন চাপা পড়িয়া গিয়াছে। সেখানে তুমি মুরলী বাজাইতে, বাজাইয়া ত্রিভুবনের নরনারীকে উদ্ধাদিত করিতে; নরনারী কেন, হ্রাবর-জঙ্গল সমস্তই তোমার বেগুনুনিতে উগ্রত হইত; কিন্তু বৰ্ষু, এখানে হাতী, ঘোড়া ও রথচক্রের ঘর্ষণশব্দে কাণ ঝালা পালা হইতেছে। তাই বঁধু মিনতি করিতেছি, একবার কৃপা করিয়া শ্রীবৃন্দাবনে পদার্পণ কর, করিয়া, এ দুঃখিনীর মনোবাসনা পূর্ণ কর। স্তুলকথা এই—বৃন্দাবনে পূর্ণ মাধুর্যের বিকাশ, সেখানে মাধুর্যেরই প্রাধান্ত, ঐশ্বর্য মাধুর্যের অচুগত হইয়া যেন লুকায়িত ভাবে আছে; আর এই কুকুক্ষেত্রে ঐশ্বর্যেরই প্রাধান্ত; এজন্য মাধুর্য পূর্ণরূপে বিকশিত হইতে পারে না; আর এজন্যই শুন্মাধুর্যময়ী শ্রীরাধাৰ এখানে আনন্দ হইতেছে না। ভৃঙ্গ—অমর। পিক—কেকিল। নাদ—শব্দ।

১২৬। শ্রীরাধিকা যে কুকুক্ষেত্রে শ্রীকৃষ্ণকে এইরূপ বলিয়াছিলেন, তাহার প্রমাণ শ্রীমদ্ভাগবতে “আহঁচ তে নলিননাভ—” ইত্যাদি ( ১০৮২১৪৮ ) শ্লোকে আছে; ইহা পূর্বে মধ্যলীলায় প্রথম পরিচ্ছেদে বলা হইয়াছে।

১২৭। সেই ভাবাবেশে—পূর্ববর্তী ১২১-২৫ পয়ার-বর্ণিত শ্রীরাধাৰ ভাবাবেশে। এই শ্লোক—“য় কোমারহরঃ” ইত্যাদি শ্লোক। শ্লোকের যে অর্থ ইত্যাদি—মনের কোনু ভাব ব্যক্ত করার নিমিত্ত প্রভু এই শ্লোক পঢ়িয়াছেন, তাহা অস্ত কেহই জানিত না।

১২৮। স্বরূপ-দামোদর প্রভুর অস্তরণ বলিয়া প্রভুর মনোগত ভাব—কি ভাবের আবেশে প্রভু এই শ্লোক বলিয়াছেন, তাহা—জানিতেন; কিন্তু জানিলেও তিনি তাহা কাহারও নিকটে প্রকাশ করেন নাই। শ্রীক্রূপগোস্বামীর চিত্তে তাহা স্ফুরিত হওয়ায় তিনি তাহা ব্যক্ত করিয়া এক শ্লোক রচনা করিয়াছিলেন; মধ্যলীলার প্রথম পরিচ্ছেদে “প্রিয়ঃ সোহয়ং কৃষঃ” ইত্যাদি ( সপ্তম )-শ্লোকই শ্রীক্রূপগোস্বামীর এই শ্লোকটা। যে ভাবের

স্বরূপ-সঙ্গে যাব অর্থ করে আস্বাদন ।  
নৃত্যমধ্যে সেই শ্লোক করেন পঠন ॥ ১২৯

তথাহি ( ভাঃ ১০।৮২।৪৮ )—  
আহুশ্চ তে নলিনাত্ত পদারবিন্দং  
যোগেশ্বরেহুদি বিচিত্যমগাধবোধৈঃ ।  
সংসারকূপপতিতেত্তরণাবিলম্বং  
গেহং জুষাম্পি যনস্তুদিয়াৎ সদা নঃ ॥ ৭

অস্তার্থঃ । যথারাগঃ ।—

অন্ত্যের 'হৃদয়' মন, আমার মন 'বৃন্দাবন',  
মনে বনে এক করি জানি ।  
তাহাঁ তোমার পদবয়, করাহ যদি উদয়  
তবে তোমার পূর্ণ কৃপা মানি ॥ ১৩০

গোর-কৃপা-তরঙ্গী-টীকা ।

আবেশে প্রভু "যঃ কৌমারহরঃ" শ্লোক উচ্চারণ করিয়াছিলেন এবং যাহা স্বরূপদামোদর ব্যতীত অপর কেহই জানিত না, শ্রীকৃপের উক্ত শ্লোকে তাহা সাধারণে গুচারিত হইয়া পড়িয়াছে ।

১৪৩৭ শকে প্রভু বৃন্দাবনে গিয়াছিলেন ; ১৪৩৮ শকের রথযাত্রার পূর্বেই তিনি নীলাচলে ফিরিয়া আসেন । বৃন্দাবন হইতে প্রত্যাবর্তনের পথে মাঘমাসে প্রয়াগে প্রভুর সহিত শ্রীকৃপগোস্বামীর মিলন হয় । প্রয়াগ হইতে শ্রীকৃপ বৃন্দাবন যান, প্রভু কাশীতে আসেন । শ্রীকৃপ বৃন্দাবনে গিয়া, কাশী হইতে শ্রীসনাতনের বৃন্দাবনে উপস্থিতির পূর্বেই, বৃন্দাবন ত্যাগ করিয়া গোড়দেশ হইয়া নীলাচলে আসেন এবং ১৪৩৮ শকের রথযাত্রা দর্শন করেন ; এই রথযাত্রার সময়েই প্রভুর মুখে "যঃ কৌমারহরঃ"-ইত্যাদি শ্লোক শুনিয়া তিনি এই শ্লোকের অর্থপ্রকাশক "প্রিয় মোহয়ং সহচরি"-ইত্যাদি শ্লোক লিখিয়াছিলেন । প্রভু শ্রীরাধার কুরক্ষেত্র-মিলনের ভাবে আবিষ্ট হইয়া প্রতি রথযাত্রাতেই "যঃ কৌমারহরঃ"-শ্লোকটী আবৃত্তি করিতেন । এই পরিচ্ছেদে বর্ণিত প্রভুর উপস্থিতিতে প্রথম রথযাত্রাকালেও ( ১৪৩৮ শকে ) প্রভু সেই শ্লোকটীর আবৃত্তি করিয়াছিলেন ; প্রসঙ্গক্রমে কবিরাজ-গোস্বামী শ্রীকৃপকুত শ্লোকের উল্লেখ করিয়াছেন ।

১২৯ । স্বরূপ-সঙ্গে—স্বরূপ-দামোদরের সঙ্গে । যাব অর্থ—যে শ্লোকের অর্থ । সেই শ্লোক—নিম্নবর্তী "আহুশ্চ তে" ইত্যাদি শ্লোক । কুরক্ষেত্র-মিলনে শ্রীরাধার মনোভাব—যাহার মৰ্ম পূর্ববর্তী ১২১-২৫ পয়ারে ব্যক্ত হইয়াছে, তাহা—এই শ্লোকেই পাওয়া যায় ।

শ্লো । ৭ । অষ্টম । অষ্টয়াদি ২।১৮ শ্লোকে দ্রষ্টব্য ।

এই শ্লোকের মৰ্ম গ্রহকার স্বয়ং মহাপ্রভুর কথায়—নিম্নবর্তী ১৩০-১৪০ ত্রিপদীতে ব্যক্ত করিয়াছেন । উক্ত শ্লোকটী শ্রীকৃষ্ণের প্রতি শ্রীরাধার উক্তি ; নিম্নবর্তী ত্রিপদীসমূহও শ্রীকৃষ্ণের প্রতি শ্রীরাধার উক্তি, কুরক্ষেত্রমিলনে ।

১৩০ । হৃদয়—বক্ষঃস্থল । "যতো নির্ধাতি বিষয়ো যম্বিংশ্চেব প্রলীয়তে । হৃদয়ঃ তবিজানীয়াৎ মনসঃ স্থিতিকারণম্ ।" ইতি শব্দসার । বাসনা যাহা হইতে উঠে এবং যাহাতে লীন হয়, তাহাকে হৃদয় বলে । ঐ হৃদয়ই মনের স্থিতিকারণ । অন্ত্যের হৃদয় মন—অপরের পক্ষে, হৃদয় ও মন একই, যেহেতু মন সর্বদা বাসনা নিয়াই ব্যস্ত । সেই বাসনার উৎপত্তি ও লয়ের স্থান আবার হৃদয় ; স্বতরাং সর্বদা বাসনার সহিত সম্বন্ধ আছে বলিয়া হৃদয় হইল মনের প্রধান অবলম্বন ; এজন্ত হৃদয় হইতে মনকে পৃথক করিতে না পারায় হৃদয় ও মন একই হইল । আমার মন বৃন্দাবন—শ্রীমতী রাধিকা বলিতেছেন, অপরের পক্ষে হৃদয়ই মন ; কারণ, তাহারা মনকে হৃদয় হইতে পৃথক করিতে পারে না ; কিন্তু আমার পক্ষে বৃন্দাবনই আমার মন ; কারণ, আমি বৃন্দাবন হইতে আমার মনকে বিছিন্ন করিতে পারি না । যে বৃন্দাবন আমার প্রাণবন্ধনের শ্রীড়াস্থল, যে বৃন্দাবনে রসিকেন্দ্র-শিরোমণি শ্রীকৃষ্ণ আমার সহিত কত রসকেলি করিয়াছেন, সেই বৃন্দাবনেই আমার মন একান্ত ভাবে নিবিষ্ট ।

প্রাণনাথ ! শুন মোর সত্য নিবেদন ।

ব্রজ আমার সদন, তাহা তোমার সঙ্গম,  
না পাইলে না রহে জীবন ॥ প্র ॥ ১৩১

পূর্বে উদ্বৰ-দ্বারে, এবে সাক্ষাৎ আমারে,  
যোগ-জ্ঞানের কহিলে উপায় ।

তুমি বিদঞ্চ কৃপাময়, জান আমার হৃদয়,  
মোরে গ্রেছে কহিতে না জুয়ায় ॥ ১৩২

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টাকা ।

তাহা—সেই বৃন্দাবনে । তুমি যদি ব্রজে আসিয়া আমাদের সঙ্গে মিলিত হও, তাহা হইলে বুঝিব যে, আমাদের প্রতি তোমার সম্পূর্ণ কৃপা আছে । তোমার পদম্বয় ইত্যাদি—যদি তুমি ( বৃন্দাবনে ) যাও ।

১৩১। সদন—গৃহ। তাহা—ব্রজে ।

এ পর্যন্ত শ্লোকস্থ “তে পদারবিন্দং মনসি উদিয়াৎ সদা” অংশের অর্থ গেল । মূল শ্লোকে মনেই ( মনসি ) চরণস্থয়ের উদয়ের কথা আছে ; ১৩০ ত্রিপদীতে বৃন্দাবনকেই শ্রীরাধার মন বলিয়া প্রমাণিত করায়, ত্রিপদীতে বৃন্দাবনেই ( বৃন্দাবনকৃপ শ্রীরাধার মনে ) চরণস্থয়ের উদয়ের কথা বলা হইল । “ব্রজ আমার সদন” বাক্যে শ্লোকোক্ত “গেহং জুয়াং” পদের অর্থও করা হইল ।

১৩২। “পূর্বে উদ্বৰের দ্বারা তোমাদিগকে উপদেশ দিয়াছি এবং একশণেও আমি নিজে যে উপদেশ দিতেছি, তাহার মৰ্ম হৃদয়ে উপলক্ষ্মি করিলেই বুঝিতে পারিবে যে, আমার সহিত তোমাদের বিরহ হয় নাই ; ইহা বুঝিতে পারিলেই ব্রজে আমার সহিত মিলনের জন্য উৎকর্ষ প্রশংসিত হইবে ; সুতরাং সেই উপদেশ হৃদয়ঙ্গম করিতেই চেষ্টা কর”—শ্রীকৃষ্ণের এইরূপ উক্তি আশঙ্কা করিয়া শ্রীরাধা বলিতেছেন—“বধু, আমার প্রতি এইরূপ উপদেশ দেওয়া তোমার পক্ষে উচিত হয় না ।”

পূর্বে উদ্বৰদ্বারে—তুমি যখন মথুরায় ছিলে, তখন আমাদের বিরহযন্ত্রণা দূর করিবার নিমিত্ত উদ্বৰকে ব্রজে পাঠাইয়া তাহাদ্বারা “ভবতীনাং বিয়োগো মে” ইত্যাদি ( শ্রীভা. ১০।৪।১২৯ )-বাক্যে অনেক জ্ঞানোপদেশ দেওয়াইয়াছিলে । এবে সাক্ষাৎ—একশণে তুমি নিজেই “অহং হি সর্বভূতানাং” ইত্যাদি ( শ্রীভা. ১০।৮।২।৪৬ )-বাক্যে জ্ঞানোপদেশ দিতেছ ; যোগজ্ঞানের ইত্যাদি—উদ্বৰের দ্বারা যে উপদেশ দেওয়া হইয়াছে, তাহার মৰ্ম এইরূপ :—“সকলের উপাদান-কারণস্বরূপ আমার সহিত, অথবা সকল প্রকারে আমার সহিত তোমাদের কথনও বিচ্ছেদ হয় নাই, ইহা নিশ্চিত । আকাশ, বায়ু, অগ্নি, জল, মহী—এই পঞ্চমহাত্মুত যেৱপ চরাচরভূতে কারণকৰ্ত্ত্বে সমন্বিত হইয়া থাকে, সেইরূপ পরমকারণ স্বরূপ আমিও তোমাদিগের মনঃ, প্রাণ, ভূতেন্ত্রিয় এবং গুণের আশ্রয় অর্থাৎ সেই সেই বস্তুতে অনুগত হইয়া বর্তমান রহিয়াছি । শ্রীভা. ১০।৪।১২৯। শ্রীশচীনদন গোস্বামিরূপ অনুবাদ ।” ( এই বাক্যে বলা হইল—গোপীদিগের সহিত শ্রীকৃষ্ণের স্বরূপতঃ বিয়োগ নাই ) । আবার স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণ কুরক্ষেত্রে যে উপদেশ দিয়াছিলেন, তাহার মৰ্ম এইরূপ :—“হে পরমসুন্দরীগণ ! আকাশ, জল, ক্ষিতি বায়ু ও জ্যোতিঃ যেৱপ ভৌতিক পদার্থের আদি, অন্ত, মধ্য ও বহিঃস্বরূপ, সেইরূপ আমিই ( আমার মায়াদি নহে ) সর্বভূতের আদি, অন্ত, মধ্য ও বহিঃস্বরূপ হইয়া বর্তমান রহিয়াছি । শ্রীভা. ১০।৮।২।৪৬। শ্রীযতীন্দ্রনাথ কাব্যতীর্থকৃত অনুবাদ ।” ( এহলেও বলা হইল—গোপীদিগের সহিত শ্রীকৃষ্ণের স্বরূপতঃ বিয়োগ নাই ) ।

উক্ত দুইস্থলে যে উপদেশের কথা বলা হইল, তাহা তত্ত্বজ্ঞানের উপদেশ ; একমাত্র যোগবলেই এই তত্ত্বজ্ঞানের উপলক্ষ্মি হইতে পারে । পরমতত্ত্ব শ্রীকৃষ্ণ যে সর্বদা সর্বত্র বর্তমান, তিনি পরম কারণ এবং পরম আশ্রয় বলিয়া কোনও বস্তুর সহিতই—সুতরাং ব্রজগোপীদের সহিতও—যে তাহার তত্ত্বতঃ বিয়োগ হইতে পারে না, পরম-যোগিগণই তাহা উপলক্ষ্মি করিতে পারেন । কাজেই উক্তরূপ উপদেশ যোগজ্ঞানেরই উপদেশ—উক্ত তত্ত্বজ্ঞানের উপলক্ষ্মির নিমিত্ত যোগচর্চারই উপদেশ ।

চিন্ত কাঢ়ি তোমা হৈতে, বিষয়ে চাহি লাগাইতে,  
ঘন্ট করি নারি কঢ়িবাবে ।

তারে ধ্যান শিঙ্কা কর, লোক হাসাইয়া মার,  
স্থানাস্থান না কর বিচারে ॥ ১৩৩

## গৌর-কৃপা-তরঙ্গী-টীকা ।

বিদঞ্জ—রসিক ; নৃত্যগীতাদি চতুঃষষ্ঠি বিশ্যায় নিপুণ ।

“বধু, স্বীকারও যদি করিযে—যোগেশ্বরগণ ধ্যানযোগে উপলক্ষ করিতে পারেন যে, পরম-কারণকূপে, পরম আশ্রয়কূপে তুমি সর্বদা সর্বত্র বর্তমান রহিয়াছ—আমাদেরও ভিতরে বাহিরে সর্বদা বর্তমান রহিয়াছ—স্তুতরাঃ তত্ত্বতঃ তোমার সহিত কাহারও বিরহ হইতে পারে না । তথাপি বস্তু, তোমার এইকুপ বিশ্যানতার কথা জানিয়া আমাদের কি লাভ ? তুমি সর্বত্র আছ সত্য, কিন্তু তোমার এই সর্বচিন্ত্বহ-কূপেতো তুমি সর্বত্র নাই বস্তু ! আছ হয়তো কারণকূপে, আছ হয়তো আশ্রয়কূপে ; কিন্তু তাতে তো কোনও রূপ নাই, বিলাস নাই, সেবার অবকাশ নাই, আনন্দ-বৈচিত্রী নাই বধু ! তুমি নিজে রসিক, রস আস্থাদন করাইতেও লোলুপ । কিন্তু বস্তু, যেখানে লীলা নাই, লীলা-পরিকর নাই, সেখানে তুমি কিরূপে রসবৈচিত্রী আস্থাদন করিবে ? কাহাকেই বা রস আস্থাদন করাইবে ? আর আমাদের দ্রুয়ও তো তুমি জান বধু ! আমরা কি তোমার সেই বিলাস-বৈচিত্রীহীন পরম-কারণকূপ পরম-আশ্রয়কূপ তত্ত্বাকে চাই ? তাহা আমরা চাই না । আমরা চাই তোমার এই ভূবন-ভূলানো বিলাস-বৈদ্যুম্য কূপ, আমরা চাই তোমার এই কূপের সেবা—আমরা চাই, আমাদের বলিতে যাহা কিছু আছে, তৎসমস্তে জলাঞ্জলি দিয়াও তোমার সেবা করিয়া তোমাকে স্বীকৃত করিতে, তোমার রসনির্যাসাস্থাদাস্ত্রিকা লীলায় তোমার সম্পুর্ণ হইতে । বধু, পরমকারণ ও পরম-আশ্রয়কূপে তুমি আমাদের সঙ্গে হয়তো থাকিতে পার ; কিন্তু পরম-কারণ বা পরম-আশ্রয়কূপ তত্ত্বকে তো এইভাবে সেবা করা যায় না বধু । তাই বলি বধু, আমাদের প্রতি যোগজ্ঞানের উপদেশ দেওয়া কি তোমার সম্পত্তি হইয়াছে ? যে যাহা চায় না, যাহা পাওয়ার সামর্থ্যও যাহার নাই, তাহাকে তাহা পাওয়ার নিমিত্ত চেষ্টা করিতে বলা করুণার পারচায়ক নহে বধু । জলপিপাসায় যার প্রাণ ঘায়, তাকে কৃপ খননের যায়গা খরিদ করিতে বলা বিদ্যুনাগাত্র ।”

১৩৩ । গোপীদিগকে যোগজ্ঞানোপদেশ দেওয়া যে অসম্ভব, তাহার অন্ত হেতু বলিতেছেন । যোগের প্রধান অঙ্গ হইল ধ্যান—ধ্যেয়-বস্তুতে মনের অটল সংঘোগ ; কিন্তু মন যাহার আয়ত্তে নাই, তাহার পক্ষে ধ্যান অসম্ভব, যোগের অচৃষ্টানও অসম্ভব ; স্তুতরাঃ তাহাকে যোগজ্ঞানের উপদেশ দেওয়াও অনর্থক । গোপীদের চিন্ত তাহাদের আয়ত্তের বাহিরে বলিয়া তাহাদের প্রতি যোগজ্ঞানের উপদেশ দেওয়া সম্ভব হয় না । চিন্ত কাঢ়ি ইত্যাদি—শ্রীরাধা বলিতেছেন, “বধু, আমার প্রতি যোগজ্ঞানের উপদেশ দেওয়া কেন উচিত হয় না, তাহার আরও এক কারণ বলি শুন । যাহাদের চিন্ত নিজ বশে থাকে, তাহারাই জ্ঞানযোগের উপযুক্ত ; কারণ, তাহারা ইচ্ছামুকূপ নিয়োজিত করিতে পারিনা । তার একটা দৃষ্টান্ত দিতেছি । আমার চিন্ত তোমাতে এত নিবিড়ভাবেই নিবিট যে, আমার নিত্য-নৈমিত্তিক বিষয়কর্ম্মে নিযুক্ত করিবার নিমিত্তও তাহাকে তোমা হইতে শত চেষ্টা করিয়াও সরাইয়া আনিতে পারি না—রসবৈচিত্রীহীন তোমার পরম-কারণকূপ ও পরম-আশ্রয়কূপ তত্ত্বের চিন্তায় নিয়োজিত করা তো দূরের কথা । এইকুপ অবস্থায় আমাকে যে তুমি যোগজ্ঞানের উপদেশ দিতেছ—তোমার পরম-কারণকূপ তত্ত্বাদির ধ্যান অভ্যাস করিতে বলিতেছ, ইহা নিতান্তই হাস্তান্ত্রিক ব্যাপার । কাঢ়ি—জোর করিয়া ছুটাইয়া আনিয়া । তারে—যে ব্যক্তি নিত্য-নৈমিত্তিক বিষয়কর্ম্মেই নিজের মনকে নিয়োজিত করিতে পারে না, তাহাকে । স্থানাস্থান মা কর বিচারে—পাত্রাপাত্র বিচার কর না । যথাক্ষত অর্থে বুঝা গেল, শ্রীমতী শ্রীকৃষ্ণকে বলিতেছেন যে, তাহার চিন্তের উপর তাহার কোনও আধিপত্যই নাই ; স্তুতরাঃ তিনি যোগ-জ্ঞানের যোগ্য পাত্র নহেন । বাস্তব অর্থ এই :—শ্রীমতী রাধিকার মন শ্রীকৃষ্ণের প্রেমে পরিপূর্ণ ; প্রেমের সমৃদ্ধ ব্যক্তিত অন্ত সম্বন্ধের কথা তাবিতেও তাহার

মহে গোপী যোগেশ্বর,  
ধ্যান করি পাইবে সম্ভোষ।

তোমার বাক্য-পরিপাটী,  
শুনি গোপীর বাচে আর রোষ ॥ ১৩৪

দেহস্মৃতি নাহি যাব,  
তাহা হৈতে না চাহে উদ্ধার।

বিরহ-সমুদ্রজলে,  
গোপীগণে লহ তার পাব ॥ ১৩৫

### গৌর-কৃপা-তরঙ্গী-টীকা ।

কষ্ট হয়, তাই তিনি যোগজানের কথা শুনিতে ইচ্ছা করেন না ; কারণ, তাহাতে পরস্পরের প্রেমের সম্বন্ধের শিথিলতার কথাই শুনিতে হয় ; তাই প্রাণে আঘাত লাগে । এজগুই শ্রীমতী রাধিকা শ্রীকৃষ্ণকে বলিতেছেন, “হে প্রিয়, হে আমার প্রাণবন্নত ! তুমি পরম-করণ, তুমি বিদ্বন্ধ-শিরোমণি ; তুমি সম্যক ক্লপেই আমার হৃদয়ের ভাব-অবগত আছ ; তথাপি যে যোগ ও জ্ঞানের উপদেশ দিয়া আমাকে দুঃখ দিতেছ, ইহা তোমার উচিত নহে ।”

১৩৪। যোগেশ্বর—যোগমার্গে সিদ্ধ । “বুঁ, যাহারা যোগেশ্বর, তাহারাই তোমার চরণ চিন্তা করিয়া গ্রীতি লাভ করিতে পারেন ; কিন্তু আয়রা তো যোগেশ্বর নহি ; আমরা সাধারণ গোয়ালার মেয়ে ; তোমার চরণ-চিন্তার শক্তি আমাদের নাই ; তোমার চরণ-চিন্তায় আমাদের স্মরণের আশাও নাই ; ( বরং তোমার চরণ-চিন্তার স্মরণাতেই তোমার বিরহ-সমুদ্র উদ্বেলিত হইয়া আমাদিগকে উৎকট দুঃখ দান করিয়া থাকে ) ।”

বাক্য-পরিপাটী—কথার সোঁষ্ঠব । কুটী-মাটী—কুটিলতার নাট্য, কুটিলতা । হৃদয়ের ভাব সম্যক্রূপে জানা থাকা সম্ভেও যাহাতে হৃদয়ে দুঃখ হয়, তদ্বপ বাক্য বলা হইয়াছে বলিয়া কুটিলতা প্রকাশ পাইতেছে । বাচে আর রোষ—আরও ক্ষেত্র বৃদ্ধি পায় । “হৃদয়ের জালা জুড়াইবার জন্ত তোমার নিকটে আসিলাম ; কিসে আমাদের জালা জুড়াইবে, তাহাও তুমি জান ; তথাপি তুমি এমন কথা বলিতেছ, যাতে আমাদের জালা জুড়ানতো দূরের কথা, বরং জালা বাড়িয়া যায় ; কাজেই তোমার কথা শুনিয়া আমাদের ক্ষেত্রেই উদ্বেক হইতেছে ।”

এছলে শ্বেতকোষ্ঠ “যোগেশ্বরৈহ্বৰ্দি বিচিন্তাঃ অগাধবোধেঃ” অংশের অর্থ করা হইয়াছে ।

১৩৫। শ্বেতকোষ্ঠ “সংসারকৃপপতিতোত্তরণাবলম্বং” অংশের অর্থ করা হইতেছে ।

দেহস্মৃতি ইত্যাদি । “তুমি বলিতেছ, যাহারা সংসারকৃপে পতিত, তোমার চরণ-চিন্তা দ্বারা তাহারা ঐ কৃপ হইতে উদ্ধার লাভ করিতে পারে । তাই তুমি আমাদিগকে তোমার চরণ-চিন্তার উপদেশ দিতেছ । কিন্তু বুঁ ! আমরা সংসার-কৃপ হইতে উদ্ধার চাই না ; কারণ, আমরা সংসারকৃপে পতিত হই নাই । নিজের দেহের প্রতি যাহাদের আসক্তি, দেহের স্বৰ্যচ্ছন্দতার জন্ত যাহারা সর্বদা ব্যস্ত, তাহারাই বাসনাপাশে বন্ধ হইয়া সংসারকৃপ কৃপে পতিত হয় । কিন্তু আমাদের অবস্থা কি ? আমাদের নিজ দেহের স্মৃতি পর্যন্তও নাই, দেহের স্বৰ্য-স্বচ্ছন্দতার কথা আমরা আর কিরূপে ভাবিব ? স্বতরাং সংসারকৃপেই বা আমরা কিরূপে পতিত হইব ? ( এছলে ইহাই ধ্বনিত হইতেছে যে, গোপীগণ শ্রীকৃষ্ণপ্রেমে এতই আস্থারা হইয়াছেন যে, তাহাদের দেহস্মৃতি পর্যন্ত নোপ পাইয়াছে, নিজেদের স্বৰ্য-স্বচ্ছন্দতার কথা স্মরণে তাদের মনে উদ্বিগ্ন হয় না, কেবল শ্রীকৃষ্ণের স্মরণের জন্ত নিজ দেহাদির মার্জনভূষণাদি করেন । তাহাদের প্রেমে কামগন্ধের ক্ষীণ ছায়ামাত্রও নাই ) ।

বিরহ-সমুদ্রজলে ইত্যাদি । “বুঁ, তোমার চরণচিন্তা করিলে কৃপ হইতে উদ্ধার পাওয়া যায় মাত্র, কিন্তু সমুদ্র হইতে ত উদ্ধার পাওয়া যায় না । আমরা কৃপে পতিত হই নাই, আমরা সমুদ্রে পড়িয়াছি—তোমার বিরহকৃপ সমুদ্রে পড়িয়াছি ; সেই সমুদ্রে পড়িয়া আমরা হাবুড়ুর খাইতেছি, তাতে আবার ভীষণ তিমিঙ্গিল আমাদিগকে গ্রাস করিতে আসিতেছে । বুঁ, কৃপা করিয়া এই ভীষণ সমুদ্র হইতে আমাদিগকে উদ্ধার কর ।” তিমিঙ্গিল—সমুদ্রে অতি বৃহৎ এক প্রকার জীব থাকে, তাহাকে তিমি বলে । এই বৃহৎ তিমিকে পর্যন্ত গ্রাস করিতে পারে, এমন অতি ভীষণকায় এক প্রকার জীবও সমুদ্রে আছে, তাকে বলে তিমিঙ্গিল । কাম—শ্রীকৃষ্ণের

বৃন্দাবন গোবর্দ্ধন, যমুনা-পুলিন-বন,  
সেই কুঞ্জে রাসাদিক লীলা ।  
সেই ব্রজে ব্রজজন, মাতা পিতা বন্ধুগণ,  
বড় চিত্র কেমনে পাশরিলা ? ॥ ১৩৬  
বিদঞ্চ মৃদু সদ্গুণ, সুশীল স্নিগ্ধ করণ,  
তুমি, তোমার নাহি দোষাভাস ।

তবে যে তোমার মন, মাহি স্মরে ব্রজজন,  
সে আমার দুর্দৈব-বিলাস ॥ ১৩৭  
না গণি আপন দুখ, দেখি ব্রজেশ্বরীমুখ,  
ব্রজজনের হৃদয় বিদরে ।  
কিবা মার ব্রজবাসী, কিবা জীয়াও ব্রজে আসি,  
কেনে জীয়াও দুঃখ সহিবারে ? ॥ ১৩৮

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা ।

সঙ্গে মিলনের বাসনা । **কামতিগিন্ধিল**—শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে মিলনের বাসনারূপ তিগিন্ধিল । মিলনের জন্ম প্রবল অদম্য বাসনা ।

১৩৬। বৃন্দাবনে ধাইবার নিয়িন্ত শ্রীকৃষ্ণকে উৎসুক করিবার অভিপ্রায়ে শ্রীরাধা বলিতেছেন, ১৩৫-৪০ পয়ারোক্তি ।

**যমুনা-পুলিনবন**—যমুনা-পুলিনস্থিত বন ; যমুনার তীরবর্তী বন । **সেই কুঞ্জে**—যমুনা-তীরবর্তী বনমধ্যস্থ কুঞ্জে । **বড় চিত্র**—বড়ই আশ্চর্যের বিষয় । **পাশরিলা**—ভুলিয়া গেলে ।

“বধুঁ ! সেই বৃন্দাবনের কথা, সেই গোবর্দ্ধনের কথা, সেই যমুনার কথা, সেই যমুনাপুলিনের কথা, যমুনাপুলিনস্থ বনের কথা, রাসাদিলীলার কথা কিরূপে তুমি ভুলিয়া গেলে ? সেই ব্রজবাসীদিগকে তুমি কিরূপে ভুলিলে ? তোমার পিতা-মাতাকে, স্ববলাদি তোমার সখাগণকেই বা কিরূপে ভুলিয়া গেলে ? বধুঁ ! তোমার এই অস্তুত বিশ্বতি বড়ই আশ্চর্য !”

পূর্বস্থুতি জাগাইয়া দিয়া বৃন্দাবনের প্রতি শ্রীকৃষ্ণের মনকে আবৃষ্ট করার কৌশলময় এই বাক্য ।

১৩৭। উক্ত বাক্যে শ্রীকৃষ্ণের প্রতি দোষারোপ করা হইয়াছে—স্বতরাং তাহাতে শ্রীকৃষ্ণের মনে কষ্ট দেওয়া হইয়াছে মনে করিয়া শ্রীরাধা আবার বলিতেছেন—“বিদঞ্চ” ইত্যাদি ।

**বিদঞ্চ**—রসিক । বধুঁ, তুমি রসিক ; স্বতরাং বৃন্দাবনস্থ রাসাদিলীলার কথা তুমি ভুল নাই, ভুলিতে পারিবেও না । **হৃষ্ট**—কোমল-স্বত্ত্বাব । তুমি অত্যন্ত কোমল-স্বত্ত্বাব । স্বতরাং পিতামাতাদিগকে ভুলিয়া যাওয়া তোমার পক্ষে সন্তুষ্ট নহে । **সদ্গুণ ইত্যাদি**—তুমি সদ্গুণশালী, সুশীল (সচরিত্র), স্নিগ্ধ (মেহময়) এবং করণ ; স্বতরাং তোমার ব্রজের বন্ধুবন্ধবগণকে ভুলিয়া যাওয়া তোমার পক্ষে সন্তুষ্ট নহে ।

**দোষাভাস**—দোষের আভাস । যাহা বাস্তবিক দোষ নহে, অথচ আপাতঃস্থিতে দোষ বলিয়া মনে হয়, তাকে বলে দোষাভাস ; অথবা দোষের ছায়াকে দোষাভাস বলা যায় । **তোমায় মাহি দোষাভাস**—শ্রীকৃষ্ণ, তোমাতে কোনও দোষ নাইই, দোষের আভাসও নাই—দোষের ছায়া পর্যন্তও নাই ।

**দুর্দৈববিলাস**—দুর্ভাগ্যের খেলা । তুমি মৃদু—কর্তৃর নহ ; তুমি করণ—নিষ্ঠুর নহ । তোমাতে কোনও দোষের আভাসও নাই ; স্বতরাং তুমি যে ইচ্ছা করিয়া—কিংবা অন্ত কোনও প্রলোভনের বস্ত পাইয়া—তোমার ব্রজজনকে ভুলিয়া যাইবে, ইহা মনে করিতে পারি না । তবে তোমার ব্রজজনকে যে তুমি স্মরণ করিতেছ না, ইহাও মিথ্যা নহে ; যদিস্মরণ করিতে, তাহা হইলে এত দীর্ঘকাল তুমি তাঁহাদিগকে ছাড়িয়া থাকিতে পারিতে না । বধুঁ, আমার দুর্ভাগ্যবশতঃই তুমি তোমার ব্রজজনকে ভুলিয়া রহিয়াছ—তোমার কোনও দোষবশতঃ মহে ।

১৩৮। **না গণি ইত্যাদি**—তোমার অদর্শনে আমাদের যে দুঃখ হইয়াছে, তার কথাও তত ভাবিনা । কিন্তু ব্রজেশ্বরীর দুঃখ দেখিলে, তাহার মুখের দিকে চাহিলে হৃদয় বিদীর্ঘ হইয়া যায় ।

**কিবা মার ইত্যাদি**—হয় ব্রজবাসীকে প্রাণে মারিয়া ফেল, আর না হয় অজে আসিয়া তোমার চাঁদমুখ

তোমার যে অন্য-বেশ, অন্য-সঙ্গ অন্য-দেশ,  
অজ্জনে কভু নাহি ভায়।

অজ্জুমি ছাড়িতে নারে, তোমা না দেখিলে ঘরে,  
অজ্জনের কি হবে উপায় ? ॥ ১৩৯

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা।

দেখাইয়া তাহাদিগকে বাঁচাও। কিন্তু তোমার দর্শন না দিয়া কেবলমাত্র তোমার বিরহদুঃখ ভোগ করিবার জন্য তাহাদিগকে বাঁচাইয়া রাখিতেছ কেন ?

১৩৯। অন্য বেশ—ব্রজের ধড়া, চূড়া, মোহনবাঁশী, বনমালা প্রভৃতি ব্যতীত অন্য পোষাক ; রাজবেশ। অন্যসঙ্গ—অজ্জনের সঙ্গ ব্যতীত অন্ত লোকের সঙ্গ। অন্য দেশ—অজ্জব্যতীত তোমার অন্য দেশে বাস। কভু নাহি ভায়—কখনও ভাল লাগেন। ধড়া, চূড়া, মোহনবাঁশী, বেত্র, বনমালায় শ্রীকৃষ্ণের রূপ-মাধুর্য যত বিকশিত হয়, তত অন্য কিছুতেই নহে ; এজন্য শুন্মাধুর্যপূর্ণ-অজ্জবাসীরা শ্রীকৃষ্ণের অন্য বেশভূমা পছন্দ করেন না। অজ্জবাসী মাত্রই শ্রীকৃষ্ণের মরম জানেন ; এজন্য তাহারা শ্রীকৃষ্ণের মন বুঝিয়া তাহার সেবা করিয়া তাহাকে স্থৰ্থী করিতে পারেন, অপর কেহ তজ্জপ পারে না বলিয়াই তাহাদের বিশ্বাস ; তাই শ্রীকৃষ্ণের পক্ষে অপর কাহারও সঙ্গ তাহারা পছন্দ করেন না। শ্রীকৃষ্ণ ব্রজে আপন জনের মধ্যে যেমন স্বর্থে স্বচ্ছন্দে থাকিতে পারেন, অন্য কোনও স্থানে তেমন স্বচ্ছন্দে থাকিতে পারেন না ; কারণ অন্য কোনও স্থানে তাহার মরম জানে এমন কেহ নাই, এজন্য তাহার অন্য দেশে বাস করা অজ্জবাসীদের নিকটে ভাল লাগে না।

অজ্জুমি ছাড়িতে নারে—অজ্জুমি ছাড়িয়া তোমার নিকট যাইতে পারেন না। কেন অজ্জুমি ছাড়িতে পারে না ? প্রথমতঃ, শ্রীকৃষ্ণের ক্রীড়াস্থল অজ্জুমির প্রতি অজ্জবাসীদিগের একটা স্বাভাবিক আকর্ষণ আছে, তাই অজ্জুমি ছাড়িয়া অন্যত্র যাইতে তাহাদের বড়ই কষ্ট হয়। শ্রীকৃষ্ণের অমুপস্থিতিতে তাহার ক্রীড়াস্থলাদি দর্শন করিয়াই তাহারা কৃঢ়ি আশ্চর্ষ হইতে পারেন। শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং বলিয়াছেন—তিনি শীঘ্রই ব্রজে ফিরিয়া আসিবেন। সত্যবাক্য শ্রীকৃষ্ণের কথায় দৃঢ় বিশ্বাস স্থাপন করিয়া তাহার আগমন প্রতীক্ষা করিয়াই তাহারা ব্রজে ছিলেন। দ্বিতীয়তঃ, শ্রীকৃষ্ণের অন্যদেশে বাস, অন্যসঙ্গ, অন্যবেশ, এসব কিছুই অজ্জবাসীদের ভাল লাগে না ; এবং এসব যে শ্রীকৃষ্ণও ভালবাসেন না, এবং কেবল কর্তব্যের অমূরোধেই যে শ্রীকৃষ্ণ নিজের অনিচ্ছাসন্দেহেও এসব ব্যবহার করিতেছেন, ইহাই তাহাদের বিশ্বাস। এমতাবস্থায় তাহারা যদি অজ্জবাসী শ্রীকৃষ্ণের নিকটেও যান, তখাপি তাহার অন্যবেশ, অন্যসঙ্গ ছাড়াইতে পারিবেন না, তাদের ইচ্ছামুক্ত সেবা বা লালনপালন বা প্রীতি-ব্যবহার দ্বারা তাহাকে স্থৰ্থী করিতেও পারিবেন না ; তাতে তাদের দুঃখ বাড়িবেই, তাদের দর্শনে পূর্বস্থূতি জাগ্রিত করাইয়া শ্রীকৃষ্ণের দৃঃখও অনেক বাড়াইয়া দিবে—একথা ভাবিয়াও অজ্জবাসিগণ তাহার নিকটে যাওয়ার সংস্করণ করিতে পারেন না। তৃতীয়তঃ, শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে নন্দমহারাজ মথুরায় গিয়াছিলেন ; কংস-বধের পরে রামকৃষ্ণ যখন তাহার নিকটে আসিলেন, তখন তাহারা তাহাকে জানাইলেন যে, মথুরাবাসী সকলে তাহাদিগকে বস্তুদেবের পুত্র বলিয়া মনে করেন, নন্দমহারাজকে তাহাদের পালক-পিতামাত্র মনে করেন ; মথুরাবাসী কেহই, এমন কি নন্দমহারাজের পরম স্বহৃদ বস্তুদের পর্যন্তও নন্দমহারাজকে প্রীতির চক্ষে দেখেন না, তাহাদের কেহই তখন পর্যন্ত নন্দমহারাজের সঙ্গে দেখা করিতেও আসেন নাই, তাহাকে ভোজনার্থ নিয়ন্ত্রণাদি করেনই নাই। এ সমস্ত উল্লেখ করিয়া রামকৃষ্ণ উভয়েই নন্দমহারাজকে সত্ত্বর ব্রজে ফিরিয়া যাইবার জন্য সন্নির্বক্ষ অমূরোধ করিলেন (“এবং সার্বব্য ভগবান् নন্দং সুরজমচ্যুতঃ”—ইত্যাদি শ্রীতা, ১০।৪।২৪-শ্লোকের চতুর্বর্তীপাদের টীকা দ্রষ্টব্য)। নন্দমহারাজও মনে করিলেন, “বস্তুদেব কৃষ্ণকে আঘাত মনে করিয়া স্থৰ্থী হইতেছেন, তাই তাহাকে রাখিতে চাহেন ; আমি এখানে থাকিলে তাহার শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গস্থৰের ব্যাপারট হইবে আশঙ্কা করিয়া আমার প্রতি হয়ত এমন ব্যবহার করিতে পারেন, যাতে প্রাণ-গোপালের অনিষ্ট বা দুঃখ হইতে পারে ; সুতরাং গোপালের অদর্শনে আমার প্রাণস্তুক কষ্ট হওয়ার সম্ভাবনা থাকিলেও তাহার অমূরোধ মত—তাহার

তুমি ব্রজের জীবন, তুমি ব্রজের প্রাণধন,  
তুমি ব্রজের সকল সম্পদ ।

କୃପାର୍ଦ୍ଦ ତୋମାର ମନ,      ଆସି ଜୀଯାଓ ବ୍ରଜଜନ,  
ବ୍ରଜେ ଉଦୟ କରାହ ନିଜ-ପଦ ॥ ୧୪୦

## পুনর্যথারাগঃ ।—

ଶୁଣିଏଇ ରାଧିକାବାଣୀ,      ବ୍ରଜପ୍ରେମ ମନେ ଆନି,  
ତାବେ ବ୍ୟାକୁଲିତ ହୈଲ ମନ ।

ব্রজলোকের প্রেম শুনি, আপনাকে ধার্ম মানি,  
করেন কৃষ্ণ তারে আশ্বাসন—॥ ১৪১

ପ୍ରାଣପ୍ରିୟେ । ଶୁଣ ମୋର ଏ ସତ୍ତାବଚନ ।

গোর-কৃপা-তরঙ্গী টাকা ।

ଦୁଃଖେର ଓ ଅନିଷ୍ଟେର ସନ୍ତ୍ତାବନା ପରିହାର କରାର ନିମିତ୍ତ—ଆମାର ପକ୍ଷେ ବ୍ରଜେ ଫିରିଯା ଯାଓଯାଇ ସମ୍ଭବ ।” ଏହିକୁପ ବିଚାର କରିଯା ନନ୍ଦମହାରାଜ ମଥୁରା ହାହିତେ ବ୍ରଜେ ଫିରିଯା ଆସିଲେନ ; ଏବଂ ଏହିକୁପ ବିବେଚନା ବଶତଃଇ ତାହାର ପରେଓ ନନ୍ଦମହାରାଜ ବା ଅଗ୍ନ କୋନାର ବ୍ରଜବାସୀ ବ୍ରଜ ଛାଡ଼ିଯା ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ନିକଟେ ଯାହିତେ ଚେଷ୍ଟା କରେନ ନାହିଁ ।

১৪০। ব্রজে ঘাইবার নিযিত শ্রীকৃষ্ণের নিকটে কাতর প্রার্থনা জানাইয়া শ্রীরাধিকা স্বীয় বাক্যের উপসংহার করিতেছেন।

১৪১। শ্রীরাধিকার কথা শুনিয়া ব্রজপ্রেমের কথা শ্রীকৃষ্ণের মনে পড়িল; তাহাতে ব্রজের ভাবে তাহার চিন্ত বিহুল হইয়া পড়িল। তাহার প্রতি ব্রজবাসীদিগের প্রেমের কথা শ্রীরাধার মুখে শুনিয়া, ব্রজবাসীদিগের নিকটে তিনি যে কত ঋণী, তাহা তিনি উপলক্ষ্য করিলেন। তারপর, তাহার বিরহে তাহাতে প্রেমবতী শ্রীরাধার অত্যন্ত কষ্ট হইয়াছে বুবিতে পারিয়া তাহাকে আখাস দিতে আরম্ভ করিলেন।

১৪২। পূর্ববর্তী ১৯৬-৩৭ ত্রিপদীতে শ্রীরাধা বলিয়াছেন—শ্রীকৃষ্ণ ব্রহ্ম ও ব্রজবাসীদিগকে ভুলিয়া গিয়াছেন। তাহার উত্তরেই শ্রীকৃষ্ণ বলিতেছেন—“প্রিয়তমে! রাধে! আমার কথা বিশ্বাস কর; আমি সত্যই বলিতেছি, আমি তোমাদিগকে ভুলি নাই, ভুলিতে পারিবও না। তোমাদের কথা সর্বদাই আমার মনে জাগে; দিবারাত্রিই আমি তোমাদের কথা চিন্তা করি; তোমাদের বিরহে আমি যে কি দ্রুঃখ ভোগ করিতেছি, তাহা অঞ্চলে বুঝিতে পারে না।”

ଝୁରେ—ଝୁରି ; ଚିନ୍ତା କରିତେ କରିତେ ଖ୍ରୀଯମାଣ ହଇଯା ଯାଇ ।

১৪৩। ব্রজবাসিগণকে শ্রীকৃষ্ণ কেন ভুলিতে পারেন না, তাহার হেতু বলিতেছেন। “আমার মাতা, পিতা, সুখা প্রভৃতি ব্রজবাসিগণ আমার প্রাণের তুল্য প্রিয় ; এই ব্রজবাসীদের মধ্যে আবার আমার প্রেয়সী গোপীগণই যেন আমার সাক্ষাৎ প্রাণ ; প্রাণ হইতে দূরে সরিয়া থাকিয়া কেহ যেমন বাঁচিতে পারে না, তদ্রূপ, আমার প্রেয়সীগোপী-গণের স্বৃতি হারাইয়াও আমি বাঁচিতে পারি না । আর এই গোপীদের মধ্যে আবার তুমি আমার প্রাণেরও প্রাণতুল্যা, তোমার স্বৃতি ত্যাগ করিলে আমার প্রাণই বাঁচিবে না, তুমি আমার সর্বাপেক্ষা প্রিয়তমা । আমি যে জীবিত আছি, তাহাতেই বুঝিতে পার, আমি তোমাদিগকে ভুলিতে পারি নাই ; দ্রুলিলে আর জীবিত থাকিতাম না ; তোমাদের স্বৃতিই আমার জীবনী শক্তি ।”

১৪৮। “তোমাদের প্রেমরসের আশ্বাসনে, তোমাদের প্রেমের প্রভাবে, আমি তোমাদের বশীভৃত হইয়া আছি। আমি কেবল তোমারই ( বা তোমাদেরই ) প্রেমের অধীন, অগ্র কেহই আমাকে একুপ অধীন করিতে পারে

তোমাসভাব স্মরণে, বুরেঁ। মুক্তি রাত্রি-দিনে,  
মোর দুঃখ না জানে কোনজন ॥ প্র ১৪২

তার মধ্যে গোপীগণ, সাক্ষাং মোর জীবন,  
তুমি মোর জীবনের জীবন ॥ ১৪৩

তোমাসভার প্রেমরসে, আমাকে কবিলা বশে,  
আমি তোমার অধীন কেবল ।

প্রিয়া প্রিয়মন্দহীনা, প্রিয় প্রিয়মন্দ-বিনা,  
নাহি জীয়ে এ সত্য প্রমাণ।  
মোর দশা শুনে যবে, তার এই দশা হবে,  
এই ভয়ে দোহে রাখে প্রাণ। ১৪৫  
সে-ই সতী প্রেমবতী, প্রেমবান্ন সে-ই পতি,  
বিঘোগে যে বাঞ্ছে প্রিয়হিতে।

না গণে আপন দুখ, বাঞ্ছে প্রিয়জন-স্বুখ,  
সেই দুই মিলে অচিরাতে। ১৪৬  
রাখিতে তোমার জীবন, সেবি আমি নারায়ণ,  
তাঁর শক্ত্যে আসি নিতিনিতি।  
তোমাসনে ক্রীড়া করি, নিতি যাই যদুপুরী,  
তাহা তুমি মান ‘আমা-স্ফুর্তি’। ১৪৭

## গোর-কৃপা-তরঙ্গী টাকা।

মাই। এইরূপ ভাবে তোমাদের প্রেমের বশীভূত হইয়াও যে আমি তোমাদিগকে ছাড়িয়া দূরদেশে অবস্থান করিতেছি, প্রেয়সী ! তাহা আমাৰ ইচ্ছাকৃত নহে ; আমি ইচ্ছা কৰিয়া তোমাদের নিকট হইতে দূৰে সরিয়া আসি নাই, আসাৰ ইচ্ছাও আমাৰ ছিল না, এখনও তোমাদের নিকট হইতে দূৰে থাকাৰ ইচ্ছা আমাৰ নাই ; তথাপি যে আমি তোমাদিগকে ছাড়িয়া আসিয়াছি এবং আমাকে এখনও যে তোমাদের নিকট হইতে দূৰে থাকিতে হইতেছে ; তাহা আমাৰ দুর্দেব বাতীত আৱ কিছুই নহে ; প্ৰবল দুর্দেবেই জোৱ কৰিয়া আমাকে দূৰদেশে আনিয়াছে।”

১৪৫। প্ৰেমিক ও প্ৰেমিকা পৰম্পৰেৰ বিৱহে যে জীবিত থাকিতে পাৱে না, ইহা সত্য কথা ; তথাপি যে তাহাৰা পৰম্পৰেৰ বিৱহেও জীবিত থাকে, তাহাৰ কাৰণ এই। নায়ক মনে কৰেন—“আমি যদি প্ৰাণত্যাগ কৰি, তবে আমাৰ মৃত্যুৰ কথা শুনিয়া মদ্গতপ্ৰাণ আমাৰ প্ৰেয়সী নিশ্চয়ই প্ৰাণত্যাগ কৰিবেন ; আমি মৃণি, তাতে দুঃখ নাই ; কিন্তু তজ্জন্ম আমাৰ প্ৰেয়সীৰ মৃত্যু হইলে, মৰণেও আমাৰ জালা জুড়াইবে না।” ইহা ভাবিয়া নায়ক প্ৰাণত্যাগ কৰে না। নায়কেৰ সম্বন্ধে ঐৱৰ্পণ চিন্তাবশতঃ নায়িকাৰ প্ৰাণত্যাগ কৰে না।

উক্ত বাক্যেৰ ধৰনি এইরূপ :—প্ৰিয়তমে ! তোমাদেৱ বিৱহ-যন্ত্ৰণায় আমাৰ প্ৰাণত্যাগ কৰিতেই ইচ্ছা হয় ; কিন্তু আমাৰ প্ৰাণত্যাগ হইলে তাহা শুনিয়া তোমৰাও প্ৰাণত্যাগ কৰিবে—এইরূপ আশঙ্কা কৰিয়াই অতি কষ্টে আমি প্ৰাণ ধাৰণ কৰিয়া আছি।

১৪৬। সেই সতী ইত্যাদি—প্ৰিয় ছাড়িয়া গোলেও যে প্ৰেয়সী প্ৰিয়েৰ মঙ্গল-কামনাই কৰেন, সে-ই প্ৰেমবতী সতী ; আৱ প্ৰিয়া ছাড়িয়া গোলেও যে প্ৰিয় নায়ক সেই প্ৰিয়াৰ মঙ্গলকামনাই কৰে, সেই নায়কই প্ৰকৃত প্ৰেমবান্ন।

মা গণে ইত্যাদি—এই ভাবে যাহাৰা নিজেৰ দুঃখেৰ প্ৰতি লক্ষ্য না বাখিয়া সৰ্বদা প্ৰিয়েৰ স্বৰ্গেৰই কামনা কৰেন, পৰম্পৰেৰ প্ৰতি তাহাদেৱ প্ৰেমেৰ অভাবে সেই নায়ক-নায়িকাৰ বিৱহ-যন্ত্ৰণা অবিলম্বেই তিৰোহিত হয়, শীঘ্ৰই তাহাৰা পৰম্পৰেৰ সহিত মিলিত হইতে পাৱেন। অচিৱাতে—শীঘ্ৰ ; অবিলম্বে।

উক্ত বাক্যেৰ ধৰনি এই :—“ৱাধে ! আমাদেৱ পৰম্পৰেৰ প্ৰেমেৰ আকৰ্ষণেই আমৰা অবিলম্বে মিলিত হইব।”

১৪৭। রাখিতে তোমাৰ জীবন ইত্যাদি—আমাৰ বিৱহ-জনিত দুঃখে পাছে তোমাৰ প্ৰাণবিৱোগ ঘটে, এই আশঙ্কা কৰিয়া, আমি নারায়ণেৰ সেবা কৰি ; এবং তাহাৰ নিকট তোমিৰ জীবন ভিক্ষা কৰি। নারায়ণেৰ কৃপাশঙ্কিতে আমি নিত্যই আসিয়া তোমাৰ সঙ্গে মিলিত হই।

এছলে শ্ৰীকৃষ্ণেৰ স্বস্থ-বাসনাহীনতা এবং ভজচিন্ত-বিনোদন-পৰায়ণতা স্মৃচিত হইতেছে। “মদ্ভজ্জানাং বিনোদার্থং কৰোমি বিবিধাঃ ক্ৰিয়াঃ॥—ইতি শ্ৰীকৃষ্ণবাক্যম্॥ পদ্মপূৰ্বাণ॥”

নৱলীলাৰ আবেশবশতঃই স্বৰং ভগবান্শ শ্ৰীকৃষ্ণ এছলে নারায়ণেৰ সেবাৰ কথা বলিতেছেন এবং নারায়ণেৰ শক্তিতেই মথুৱা হইতে নিত্যই বৃন্দাবনে আসাৰ কথা বলিতেছেন। নিতি নিতি—নিত্য নিত্য ; প্ৰত্যহ।

মোৱ ভাগ্যে মো-বিষয়ে, তোমাৰ যে প্ৰেম হৰে,  
মেই প্ৰেম পৱন প্ৰবল ।  
লুকাইয়া আমা আনে, সঙ্গ-কৱায় তোমা সনে,  
প্ৰকটেহ আনিবে সত্তৰ ॥ ১৪৮  
যাদবেৰ প্ৰতিপক্ষ, তুষ্টি যত কংসপক্ষ,  
তাহা আমি কৈল সব ক্ষয় ।  
আছে দুইচাৰিজন, তাহা মাৱি বৃন্দাবন,  
আইলাঙ্গ জানিহ নিশ্চয় ॥ ১৪৯

মেই শক্রগণ হৈতে, অজজনে রাখিতে,  
বহি বাজ্যে উদাসীন হঞ্চা ।  
যে বা স্ত্ৰী পুত্ৰ ধন, কৱি বাহ-আবৱণ,  
যদুগণেৰ সন্তোষ লাগিয়া ॥ ১৫০  
তোমাৰ যে প্ৰেমগুণে, কৱে আমা আকৰ্ষণে,  
আনিবে আমা দিন দশ-বিশে ।  
পুন আসি বৃন্দাবনে, অজবধূ-তোমা-সনে,  
বিলসিব রাত্ৰিদিবসে ॥ ১৫১

গৌৱ-কৃপা-তৱজিনী টীকা ।

তোমা সনে ইত্যাদি—নারায়ণেৰ শক্তিতে প্ৰত্যহ ব্ৰজে আসিয়া আমি তোমাৰ সঙ্গে ক্ৰীড়া কৱিয়া থাকি এবং ক্ৰীড়াস্তে প্ৰত্যহই আৰাৰ যহপুৱীতে গমন কৱিয়া থাকি । আমি যে নিত্যহই তোমাৰ সঙ্গে মিলিত হই, তাহা তুমিৰ বুৰিতে পাৱ ; কিন্তু আমিহ যে স্বয়ং আসিয়া তোমাৰ সঙ্গে মিলিত হই, ইহা তুমি মনে কৱ না ; তুমি মনে কৱ, তোমাৰ সাক্ষাতে আমাৰ যেন স্ফূৰ্তি হইয়াছে—যেন আলেয়াৰ মত—যেন স্বপ্নে বা জাগ্ৰতস্বপ্নেই তুমি আমাকে দেখিতেছ ।

১৪৮। মোৱ ভাগ্য—আমাৰ সৌভাগ্যবশতঃ । মো-বিষয়ে—আমাৰ বিষয়ে ; আমাৰ প্ৰতি ।

লুকাইয়া ইত্যাদি—আমাৰ প্ৰতি তোমাৰ যে প্ৰেম, তাহাৰ আকৰ্ষণেই অশ্বেৰ অলক্ষিতে আমি নিত্য তোমাৰ নিকটে আসি, তোমাৰ সঙ্গ কৱি । প্ৰকটেহ—গ্ৰাক্ষণ্য ভাবেও ; সকলে দেখিতে পাৱ, একপভাবেও ।

পূৰ্বি ত্ৰিপদীতে বলা হইয়াছে—নারায়ণেৰ শক্তিতেই শ্ৰীকৃষ্ণ প্ৰত্যহ ব্ৰজে আসেন ; এই ত্ৰিপদীতে বলা হইল—শ্ৰীৱাধাৰ প্ৰেমেৰ প্ৰভাৱেই তিনি আসিতে পাৱেন । ইহাৰ সমাধান বোধ হয় এইৱৰঃ—শ্ৰীৱাধাৰ প্ৰেমেৰ কৃষ্ণকৰ্ম প্ৰভাৱশতঃই নারায়ণেৰ শক্তি কাৰ্য্যকৰী হইয়াছে, শ্ৰীকৃষ্ণকে ব্ৰজে আনিবাৰ নিমিত্ত উৎকৃষ্টিত হইয়াছে । বস্ততঃ শ্ৰীৱাধাৰ প্ৰেমেৰ প্ৰভাৱেই শ্ৰীকৃষ্ণ ব্ৰজে আসেন ; নারায়ণেৰ পূজা বা নারায়ণেৰ শক্তি উপলক্ষ্যমাত্ৰ, নৱ-লীলাসিন্ধিৰ উপকৰণমাত্ৰ । শ্ৰীমদ্ভাগবতেৰ “দিষ্যং বদাসীমৎস্নেহো ভবতীনাং মদাপনঃ ॥ ১০।৮।১৪৪ ॥”-এই বাক্যই তাহাৰ প্ৰমাণ ।

১৪৯। শ্ৰীৱাধাৰ বিৱহৎ দূৱ কৱাৰ নিমিত্ত তিনি যদি এতই উদ্গ্ৰীব, তবে তিনি প্ৰকাশে ব্ৰজে যাইতেছেন না কেন এবং কতদিন পৱেই বা যাইবেন, তাহা বলিতেছেন ।

প্ৰতিপক্ষ—বিপক্ষ ; শক্রপক্ষ । ক্ষয়—ধৰ্মস । মাৱি—মাৱিয়া ; বিনাশ কৱিয়া । আইলাঙ্গ—আসিলাম অৰ্থাৎ অতি শীঘ্ৰই বৃন্দাবনে যাইব ।

১৫০। মেই শক্রগণ—কংসপক্ষীয় শক্রগণ । রাখিতে—ৱৰ্কা কৱিতে । উদাসীন—অনাসন্ত ।

যে বা স্ত্ৰী ইত্যাদি—এখানে আমাৰ যে স্ত্ৰী-পুত্ৰাদি আছে, তাহাদিগেৰ প্ৰতি আমাৰ কোনওৱৰ আসক্তি নাই ; কেবল মা৤ যদুগণেৰ সন্তোষ-বিধানেৰ জন্মই তাহাদিগকে অঙ্গীকাৰ কৱিয়াছি ; সহজেই আমি তাহাদিগকে ত্যাগ কৱিয়া যাইতে পাৱিব ।

১৫১। প্ৰেমগুণে—প্ৰেমকৰণ গুণ ( বা রঞ্জু ) ।

এখানে আমাৰ স্ত্ৰীপুত্ৰাদি থাকিলেও তোমাৰ প্ৰেমেৰ আকৰ্ষণেৰ তুলনায় তাহাদেৱ আকৰ্ষণ অতি তুচ্ছ ।

দিন দশবিশে—দশবিশ দিনেৰ মধ্যে ; অতি অল্পকালেৰ মধ্যে । বিলসিব রাত্ৰিদিবসে—সৰ্বদা বিলাস কৱিব । ( এছলে দাম্পত্যময় সমৃদ্ধিমানু সন্তোগেৱই ইঙ্গিত পাওয়া যাইতেছে । দাম্পত্যব্যতীত নিৱন্ধনৰ বিলাস সম্ভব হয় না ) ।

## গোর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা।

এস্তলে একটী প্রশ্ন মনে জাগিতেছে। ১৩১-৪০ ত্রিপদী হইতে জানা যায়—শ্রীকৃষ্ণের প্রতি ব্রজবাসীদিগের, বিশেষতঃ শ্রীরাধিকাদি ব্রজসুন্দরীদিগের, প্রীতি অত্যন্ত গাঢ়। মথুরায় যাওয়ার সময়ে শ্রীকৃষ্ণ বলিয়া গিয়াছিলেন যে, তিনি শীঘ্রই ব্রজে ফিরিয়া আসিবেন; তাহার এই বাক্যে দৃঢ়-প্রতীতি স্থাপন করিয়া ব্রজবাসিগণ আশা-বক্তৃতায়ে কাল যাপন করিয়াছেন। মথুরায় যাইয়া শ্রীকৃষ্ণদর্শনের জন্য বলবতী উৎকর্ষ। সন্দেও তাহারা যাইতে পারেন নাই (২১৩।১৩৯)। কুরুক্ষেত্রে যাইয়া তাহার দর্শন-লাভের স্বযোগ উপস্থিত হওয়ায় মাত্রেই তাহারা সেই স্থানে আসিয়া তাহার সহিত মিলিত হইয়াছেন। স্বতরাং তাহাদের প্রগাঢ়-কৃষ্ণপ্রীতি যে কপটতাহীন, তাহাও সহজেই বুঝা যায়।

আবার, ১৪১-৫১ ত্রিপদী হইতে জানা যায়, ব্রজবাসীদের প্রতি, বিশেষতঃ শ্রীরাধিকাদি ব্রজসুন্দরীদের প্রতি, শ্রীকৃষ্ণের প্রীতিও অত্যন্ত গাঢ়। তিনি নিজেই বলিতেছেন—“তোমা সভার অবরণে, ঝুরেঁ। মুঞ্জি রাত্রিদিনে, মোর দুঃখ না জানে কোন জন ॥২।১৩।১৪২॥” এইরূপ অবস্থাসন্দেও তিনি একবারও ব্রজে আসিতেছেন না কেন? আসিয়া “শীঘ্রই ফিরিয়া আসিতেছি”—এই প্রতিজ্ঞা-বাক্যই বা পালন করিতেছেন না কেন? শ্রীবলদেবও একবার ব্রজে আসিয়া দুই মাস ছিলেন (শ্রী, ভা, ১০।৬৫ অধ্যায়); শ্রীকৃষ্ণ কেন একবারও আসিলেন না? অবশ্য দন্তবক্তৃ-বধের পরে তিনি ব্রজে আসিয়াছিলেন; কিন্তু তৎপূর্বে অন্নসময়ের জন্যও কেন একবার আসিলেন না? অবশ্য ইহার হেতুরূপে ১৪৯ ত্রিপদীতে তিনি বলিয়াছেন—যাদব-শক্তদিগকে সম্যাক্রূপে বিনাশ করার জন্যই তিনি অপেক্ষা করিতেছেন। ইহাদ্বারা কি ব্রজবাসীদের অপেক্ষা যাদবদিগের প্রতিই তাহার প্রীতির আধিক্য সূচিত হইতেছেন? যাদবদিগের প্রতিই যদি তাহার প্রীতির আধিক্য হয়, তাহাহইলে ১৪১-৫১ ত্রিপদীতে তাহার যে উক্তি দৃষ্ট হয়, তাহা কি কপটতাময় নহে?

উক্তর এইরূপ বলিয়া মনে হয়। সত্যস্বরূপ সত্যবাক্য সত্যসংকল্প শ্রীকৃষ্ণের বাক্য কথনও মিথ্যা বা কপটতাময় হইতে পারেন। ১৪১-৫১ ত্রিপদীতে তিনি যাহা বলিয়াছেন, তাহা তাহার অকপট চিন্তেরই সত্যভাবণ। ব্রজবাসীদের প্রতি তাহার প্রবল আকর্ষণ—যাদবদিগের প্রতি যে আকর্ষণ, তদপেক্ষাও বহু বহু গুণে অধিক আকর্ষণ—থাকা সন্দেও যে তিনি দন্তবক্তৃ-বধের পূর্বে একবারও ব্রজে আসেন নাই, লীলাশক্তি যোগমায়ার খেলাই তাহার হেতু। কিন্তু রসপুষ্টি-বিধানই তো লীলাশক্তি যোগমায়ার কার্য; শ্রীকৃষ্ণকে ব্রজে আসিতে না দিয়া, শ্রীকৃষ্ণের এবং ব্রজসুন্দরীগণের মিলনে বাধা জন্মাইয়া বিরহ-তাপে তাহাদের চিন্তকে জর্জরিত করাইয়া যোগমায়া কোনুৰসের পুষ্টিবিধান করিলেন? উক্তরে বলা যায়—সমৃদ্ধিমান সন্দোগ্রসের পুষ্টিবিধান করিয়াছেন। বিপ্রলক্ষ বা বিরহ ব্যতীত মিলন-রসের পুষ্টি সাধিত হয়না; সেই বিরহ যত দীর্ঘকাল স্থায়ী হয়, যত তীব্র হয়, তদন্তর মিলনও তত স্বর্থদায়ক হয়। বিরহের দীর্ঘতা এবং বিরহ-দুঃখের তীব্রতা সম্পাদনের জন্যই যোগমায়া শ্রীকৃষ্ণকে দীর্ঘকাল ব্রজের বাহিরে রাখিয়া মহাপ্রবাসকৃপ বিপ্রলক্ষের স্বচনা করিয়াছেন; দন্তবক্তৃ-বধের পরে এই মহাপ্রবাসের অবসান ঘটাইয়া ব্রজে শ্রীকৃষ্ণের সহিত ব্রজবাসীদিগের এবং ব্রজসুন্দরীদিগের মিলন ঘটাইয়াছেন—ব্রজসুন্দরীদিগের পরকীয়াসন্দের গৃঢ় রহস্য উদ্ঘাটিত করিয়া শ্রীকৃষ্ণের সহিত তাহাদের দাস্পত্য সংঘটিত করাইয়া অপূর্ব সমৃদ্ধিমান সন্দোগ-রসের পুষ্টিবিধান করিয়াছেন (ভূমিকায় “অপ্রকট-লীলায় কান্তাভাবের স্বরূপ”—প্রবন্ধ দ্রষ্টব্য)। এই সমৃদ্ধিমান সন্দোগের পুষ্টিবিধানই হইতেছে যোগমায়াকৃত মহাপ্রবাসকৃপ বিপ্রলক্ষের মুখ্য উদ্দেশ্য। আনুষঙ্গিক ভাবে দ্বারকা-মথুরার প্রেমপরিকরদের মধ্যে মুখ্যতম পরম-অভিজ্ঞ উদ্ধব-মহাশয়কে ব্রজসুন্দরীদিগের অসমোক্ত প্রেম-মহিমা প্রদর্শন, দ্বারকা-মথুরা-লীলা প্রেক্টন, পৃথিবীর ভারভূত কংস-জরাসন্ধাদি অমুরগণের বিনাশ-সাধনাদি অনেক লীলাও যোগমায়া সাধিত করাইয়াছেন। (“এবং সাম্রাজ্য ভগবানু নন্দং সুব্রজমচ্যুতঃ”-ইত্যাদি শ্রী, ভা, ১০।৪৫।২৪-শ্বেকের চক্রবর্তিপাদকৃত টীকা দ্রষ্টব্য)।

মেই শ্লোক শুনি রাধা, খণ্ডিল সকল বাধা,  
কৃষ্ণপ্রাপ্তি প্রতীত হইল ॥ ১৫২

ତଥାଶି ( ଭାସ ୧୦୧୮୨୧୪୪ )—

ମୁଖ ଭକ୍ତିହି ଭୂତାନାମୟତ୍ସାଯ କଲାତେ ।  
ଦିଦ୍ଧ୍ୟ ସଦାଗୀମୃତ୍ସେହୋ ଭବତୀନାଃ ମଦାପନଃ ॥ ୮

এই সব অর্থ প্রভু স্বরূপের সনে ।

ବ୍ୟାତିଦିନେ ଘରେ ବସି କରେ ଆସ୍ତାଦିନେ ॥ ୧୫୩

নৃত্যকালে এইভাবে আবিষ্ট হইয়া ।  
 শ্লোক পঢ়ি নাচে জগন্নাথ-বদন চাঞ্চা ॥ ১৫৪  
 স্বরূপগোসান্তির ভাগ্য-না যায় বর্ণন ।  
 প্রভুতে আবিষ্ট যাঁর কায়-বাক্য-মন ॥ ১৫৫  
 স্বরূপের ইন্দিয়ে প্রভুর নিজেন্দিয়গণ ।  
 আবিষ্ট করিয়া করে গান-আস্বাদন ॥ ১৫৬  
 ভাবাবেশে প্রভু কভু ভূমিতে বসিয়া ।  
 তর্জনীতে ভূমি লেখে অধোমুখ হৈয়া ॥ ১৫৭  
 অঙ্গুলীতে ক্ষত হবে—জানি দামোদর ।  
 ভয়ে নিজকরে নিবারয়ে প্রভুকর ॥ ১৫৮

## গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা ।

১৫২। সত্য—উৎকঢ়িত ; ব্যগ্র।

এক শ্লোক—নিম্নোক্ত “ঘঃয়ি ভক্তিৰ্হি”-শ্লোক। বাধা—সন্দেহ; শ্রীকৃষ্ণের ব্রজে আগমনসম্বন্ধে সন্দেহ।  
কৃষ্ণপ্রাপ্তি ইত্যাদি—শ্রীকৃষ্ণ যে ব্রজে আসিবেন, তদ্বিষয়ে শ্রীরাধার বিশ্বাস জন্মিল।

ଶ୍ରୋ । ୮ । ଅନ୍ଧଯା । ଅନ୍ଧଯାଦି ୧୪୧୩ ଶ୍ରୋକେ ଦ୍ରଷ୍ଟିବ୍ୟ ।

১৫৩। এই সব অর্থ—১০০-৫২ ত্রিপদীর অঙ্কুরপ অর্থ। প্রতু ঘরে বসিয়া স্বরূপদামোদরের সঙ্গে এসকল অর্থের আধ্যাদ করিতেন।

১৫৪। নৃত্যকালে—রথের সম্মুখে নৃত্যসময়ে। এইভাবে—১৩০-৫২ ত্রিপদীতে কথিতভাবে। শ্রীকৃষ্ণের গাহিত কুকুরক্ষেত্রে মিলন হইলে পর শ্রীরাধার মনে যে ভাবের উদয় হইয়াছিল, সেই ভাবে। শ্লোক পঢ়ি—“য়ঃ কৌমারহুৱঃ” ইত্যাদি শ্লোক পড়িয়া।

১৫৫। প্রভুতে আবিষ্ট ইত্যাদি—স্বরূপ-দামোদরের দেহ, বাক্য ও মন সমস্তই প্রভুতে আবিষ্ট; প্রভুতে তাহার মন আবিষ্ট বলিয়া প্রভুর মনের ভাব তিনি জানিতে পারেন, জানিয়া তদমূর্কপ গান করেন বা কথা বলেন (ইহাতে বাক্যের আবেশ বুবাইতেছে) এবং তদমূর্কপভাবে অঙ্গাদি চালনা করেন (ইহাতে দেহের আবেশ বুবাইতেছে)।

১৫৬। অক্ষয়-দামোদরের ইন্দ্রিয়ে ( চক্ষুকর্ণাদিতে ) নিজ ইন্দ্রিয়গণকে আবিষ্ট করিয়া মহাপ্রভু অক্ষয়-দামোদরের গান আস্থাদন করেন ।

মহাপ্রের সঙ্গে স্বরূপ-দামোদরের অভিনন্দনযত্ন আছে বলিয়াই পরম্পরের মনের সহিত তোহাদের আবেশ সম্ভব হয় ; অগ্রান্ত ইত্তিয়ও মনের অশুগত ; তাই অগ্রান্ত ইত্তিয়ের আবেশও সম্ভব হইয়া থাকে ।

১৫৭। ভাবাবেশে—শ্রীরাধার ভাবে আবিষ্ট হইয়া। ভূগিতে—গাটিতে। তর্জনী—বৃক্ষাঙ্গুষ্ঠের নিকটবর্তী অঙ্গলি। অধোগুখ হৈয়া—গীচের দিকে মুখ রাখিয়া।

চিন্তাবিশেষের উদয়ে অঙ্গুলিদ্বারা মাটীতে আঁক দেওয়া স্বাভাবিক রীতি ।

୧୫୮ । ଭୟେ—ପ୍ରଭୁର ଅଞ୍ଚୁଲିତେ କ୍ଷତ ହଇବେ ଏହି ଭୟେ । ନିଜ କରେ—ସ୍ଵରୂପ-ଦାମୋଦର ନିଜ ହାତେ ।  
ଅଭ୍ୟକର୍ମ—ଅଭୁର ହାତ ।

প্রভুর ভাবানুকূপ স্বরূপের গান।  
যবে যেই রস তাহা করে মৃত্তিমান। ১৫৯  
শ্রীজগন্নাথের দেখি শ্রীমুখকমল।  
তাহার উপর মুন্দর নয়নযুগল। ১৬০  
সুর্যের কিরণে মুখ করে ঝলমল।  
মাল্য বন্দ্র অলঙ্কার দিব্য পরিমল। ১৬১

প্রভুর হৃদয়ে আনন্দসিন্ধু উথলিল।  
উন্মাদ-ঝঁঁঁাবায়ু তৎক্ষণে উঠিল। ১৬২  
আনন্দ-উন্মাদে উঠে ভাবের তরঙ্গ।  
নানাভাব-সৈন্যে উপজিল যুদ্ধরঙ্গ। ১৬৩  
ভাবোদয় ভাবশাস্তি সঙ্কি শাবল্য।  
সঞ্চারী সান্ত্বিক স্থায়ী—সভার প্রাবল্য। ১৬৪

গৌর-কৃগা-তরঙ্গী-টাকা।

১৫৯। প্রভুর মনে যখন যে ভাবের উদয় হয়, স্বরূপ-দামোদরও সেই ভাবের অনুকূপ গানই গাহিয়া থাকেন। স্বরূপের গান করার শক্তিও এতই মুন্দর যে, তাহার গানে তিনি যেন প্রভুর মনোগত ভাবের অনুকূল রসটীকে মৃত্তিমান করিয়া তোলেন।

১৬১। পরিমল—সুগন্ধ।

১৬২-৬২। উন্মাদবঁঁঁাবায়ু—উন্মাদরূপ বঁঁঁাবায়ু ( বা তুফান )। আনন্দ-উন্মাদ—আনন্দ-জনিত উন্মত্ত। নানাভাব-সৈন্য—সান্ত্বিক ও সঞ্চারী আদি নানাবিধি ভাবকূপ সৈন্য। উপজিল—জনিল; উঠিল। যুদ্ধরঙ্গ—যুদ্ধকূপ কৌতুক।

শ্রীজগন্নাথের অনিন্দ্যমুন্দর রূপ দর্শন করিয়া মহাপ্রভুর হৃদয়ে আনন্দসমুদ্র উথলিয়া উঠিল। বঁঁঁাবাত ( ঝড় বা তুফান ) উপস্থিত হইলে সমুদ্রে যেমন উত্তাল তরঙ্গ উথিত হইতে থাকে, তরঙ্গের উপর তরঙ্গের আঘাতে যেন একটা যুদ্ধের স্তুষ্টি হইয়া থাকে, তদ্বপ আনন্দাধিক্যজনিত উন্মত্তায় প্রভুর চিন্তের আনন্দও নানাবিধি বৈচিত্রী ধারণ করিল এবং সেই সঙ্গে সঙ্গে নানাবিধি সান্ত্বিক এবং সঞ্চারী ভাবও প্রভুর দেহে উদ্বিত হইয়া পরস্পরকে সম্মিলিত করিতে লাগিল।

পরবর্তী পয়ারের টীকার শেষভাগে বন্ধনীর অস্তভূত অংশে “ভাবের তরঙ্গ” ও “নানাভাব-সৈন্য” শব্দসম্ময়ের সার্থকতা প্রদর্শিত হইয়াছে।

১৬৪। ভাবসমূহের মধ্যে কিন্তু যুদ্ধ চলিতেছে, তাহা বলিতেছেন।

ভাবোদয়—সান্ত্বিকাদি ভাবের উদয়। ভাবশাস্তি—অত্যধিকরূপে প্রকটিত ভাবের বিলয়কে ভাবশাস্তি বলে। “অত্যাক্রান্ত ভাবস্ত বিলয়ঃ শাস্তিক্রচ্যতে। ভ. র. সি. দক্ষিণ। ৪। ১১৫।” সঙ্কি শাবল্য—২। ২। ৫। ৪ পয়ারের টীকা দ্রষ্টব্য।

সঞ্চারী—সঞ্চারিভাব; বিশেষ বিবরণ ২। ৮। ১। ৩৫ পয়ারের টীকায় দ্রষ্টব্য। সান্ত্বিক—সান্ত্বিক ভাব; বিশেষ বিবরণ ২। ১। ৬। ২ ত্রিপদীর টীকায় দ্রষ্টব্য। স্থায়ী—স্থায়িভাব। হাস্ত প্রভৃতি অবিনন্দ্ব এবং ক্রোধ প্রভৃতি বিরুদ্ধভাব-সকলকে বশীভূত করিয়া যে তাৰ মহারাজের গ্রায় বিৱাজ কৰে, তাহাকে স্থায়ী ভাব বলে। শ্রীকৃষ্ণবিষয়া রতি ই স্থায়ীভাব। “অবিরুদ্ধান্ত বিরুদ্ধান্ত ভাবান্ত যো বশতাং নয়ন।” রূপাজেব বিৱাজেত স স্থায়ী ভাব উচ্যতে। স্থায়ী-ভাবেহত্ত স প্রোক্তঃ শ্রীকৃষ্ণবিষয়া রতিঃ। ভ. র. সি. ২। ৫। ১-২।” ভূমিকায় ভক্তিরসপ্রবন্ধের অস্তর্গত স্থায়ীভাব-প্রবন্ধ দ্রষ্টব্য। সভার প্রাবল্য—সঞ্চারীভাব, সান্ত্বিকভাব এবং স্থায়ীভাব ইহাদের সকলেই প্রভুর দেহে প্রবলতা ধারণ করিল—অত্যধিকরূপে প্রকটিত হইল।

যুদ্ধের সময়ে প্রবলবেগে আক্রমণকারী কোনও সৈন্য যেমন হঠাত নিধন প্রাপ্ত হয়, কোনও স্থলে যুদ্ধার্থ দুইজন সৈন্য যেমন পরস্পর মিলিত হয়, অথবা কোনও স্থানে বহুসৈন্য যেমন পরস্পরকে বিদ্যুতি করিতে থাকে—তদ্বপ, প্রভুর দেহেও কখনও বা অত্যধিকরূপে প্রকটিত কোনও ভাব বিলয় প্রাপ্ত ( ভাবশাস্তি ) হইতে লাগিল; কখনও বা

প্রভুর শরীর যেন শুক্রহেমাচল ।  
 ভাবপুস্পদ্রম তাতে পুষ্পিত সকল ॥ ১৬৫  
 দেখিয়া লোকের আকর্ষয়ে চিন্ত মন ।  
 প্রেমামৃত-বৃষ্ট্যে প্রভু সিক্ষে সর্ববজন ॥ ১৬৬  
 অগ্ন্যাথসেবক, যত রাজপাত্রগণ ।  
 যাত্রিক লোক, নীলাচলবাসী যতজন ॥ ১৬৭  
 প্রভুর নৃত্য প্রেম দেখি হয় চমৎকার ।  
 কৃষ্ণপ্রেম উচ্চলিল হৃদয়ে সভার ॥ ১৬৮

প্রেমে নাচে গায় লোক করে কোলাহল ।  
 প্রভুর নৃত্য দেখি সবে আনন্দে বিহুল ॥ ১৬৯  
 অন্ত্যের কা কথা,—জগন্নাথ হলধর ।  
 প্রভুর নৃত্য দেখি স্বর্খে চলেন মন্ত্র ॥ ১৭০  
 কভু স্বর্খে নৃত্যরঙ দেখে রথ রাখি ।  
 সে কৌতুক যে দেখিল, সে-ই তার সাক্ষী ॥ ১৭১  
 এইমত প্রভু নৃত্য করিতে করিতে ।  
 প্রতাপরঞ্জের আগে লাগিলা পড়িতে ॥ ১৭২

## গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টীকা ।

সমানকৃপ বা বিভিন্নকৃপ দুইটীভাব পরম্পর মিলিত হইতে লাগিল, আবার কখনওবা বহুবিধ ভাব পরম্পরকে সম্মিলিত করিতে লাগিল ।

[ বাঙ্গাবাতে সমুদ্রের মধ্যে যখন তরঙ্গ উথিত হইতে থাকে, তখন কখনও বা কোনও একটী সমুচ্চ তরঙ্গ সমুদ্রবক্ষে বিলীন হইয়া যায় ( ভাবশাস্ত্রির শ্বায় ), কখনও বা দুইটী তরঙ্গ পরম্পর মিলিত হইয়া যায় ( ভাবসঞ্চির অঘূর্ণপ ), আবার কখনও বা কয়েকটী তরঙ্গ পরম্পরকে আঘাতদ্বারা সম্মিলিত করিতে থাকে ( ভাবশাবল্যের অঘূর্ণপ ) । তরঙ্গসমূহের এইকৃপ আচরণ যুক্তকালে সৈন্যসমূহের আচরণের তুল্য এবং ভাবসমূহের শাস্তি, সংক্ষি ও শাবল্যের তুল্যও ; তাই পূর্ববর্তী ১৬৩ পয়ারে ভাবসমূহকে তরঙ্গ ও সৈন্যের সঙ্গে তুলনা করা হইয়াছে । ]

১৬৫। শুক্র—বিশুক্র ; খাদ্যশূণ্য । হেম—স্বর্ণ । অচল—পর্বত । শুক্রহেমাচল—বিশুক্র স্বর্ণের পর্বত । প্রভুর দেহ উজ্জল গৌরবর্ণ বলিয়া এবং সমধিক উচ্চ বলিয়া দেখিতে ঠিক যেন বিশুক্রস্বর্ণনির্মিত পর্বত বলিয়া মনে হয় । **ভাবপুস্পদ্রম**—সাহিত্যিক ও সংক্ষারী আদি নানাবিধ ভাবকৃপ পুস্পবৃক্ষ । প্রমুচ্চিত পুস্পকুল পুস্পবৃক্ষ দ্বারা আবৃত হইলে স্বর্ণপর্বতের যেরূপ রমণীয় শোভা হয়, সাহিত্যিক ও সংক্ষারী ভাবসমূহ প্রভুর দেহে প্রকটিত হওয়াতেও প্রভুর দেহের তদ্বপ্ন শোভা হইয়াছিল । **পুষ্পিত সকল**—ভাবকৃপ পুস্পবৃক্ষসমূহের প্রত্যেকেই পুষ্পিত হইয়াছিল অর্থাৎ প্রত্যেকটী ভাবই প্রভুর দেহে সম্যক্কৃপে বিকশিত হইয়াছিল ।

১৬৬। দেখিয়া—ভাবসমূহদ্বারা শোভিত প্রভুর দেহের অপূর্ব শোভা দেখিয়া । আকর্ষয়ে—আকৃষ্ট হয় । **প্রেমামৃতবৃষ্ট্যে**—প্রেমকৃপ অমৃত বৰ্ণণ করিয়া । প্রভু সকলকেই কৃষ্ণপ্রেম দান করিলেন ( ১৮২৭ পয়ারের টীকা দ্রষ্টব্য ) ।

১৬৭-৬৮। **রাজপাতি**—রাজকর্মচারী । **যাত্রিকলোক**—যাহারা ভিন্নদেশ হইতে রথ্যাত্মা দর্শন করিতে নীলাচলে আসিয়াছে, তাহারা । **নৃত্য-প্রেম**—নৃত্য ও প্রেম । **চমৎকার**—বিশিষ্ট । একুপ উদ্দগ্ন নৃত্য ও একুপ প্রেমবিকার কেহ আর কখনও দেখে নাই বলিয়া সকলেই বিশিষ্ট হইল ।

১২০-৭১। **হলধর**—বলরাম । রথ কখনও বা আস্তে আস্তে ( মন্ত্র ) চলিতেছিল, আবার কখনও বা স্থগিত থাকিত ; শ্রীগুরুর বলিতেছেন—মহাপ্রভুর নৃত্যরঙ দেখিবার জগত শ্রীজগন্নাথ ও শ্রীবলদেব মাবো মাবো রথ থামাইয়া রাখিতেন ; আবার নৃত্যদর্শনজনিত স্বর্খে বিহুল হইয়া কখনও বা আস্তে আস্তেই রথ চালাইতেন । **মন্ত্র**—ধীরে ধীরে ; আস্তে আস্তে । অথবা শ্লোকের টীকা এবং ভূমিকার শ্রীশ্রীগৌরস্মূর প্রবন্ধ দ্রষ্টব্য ।

১৭২। **প্রতাপরঞ্জের আগে**—প্রতাপরঞ্জের সম্মুখভাগে । **লাগিলা পড়িতে**—প্রেমবিবশ অবস্থায় আচার্ড থাইয়া ভূমিতে পড়িতে লাগিলেন ।

সন্ত্রমে প্রতাপকুন্দ্র প্রভুকে ধরিল ।

তাঁহারে দেখিতে প্রভুর বাহস্তান হৈল ॥ ১৭৩

রাজা দেখি মহাপ্রভু করেন ধিক্কার— ।

ছি ছি বিষয়িস্পর্শ হইল আমাৰ ॥ ১৭৪

আবেশে নিত্যানন্দ মা হৈলা সাবধানে ।

কাশীখৰ গোবিন্দ আছিলা অশুষ্ঠানে ॥ ১৭৫

যদুপি রাজাৰ দেখি হাড়িৰ সেৰন ।

প্রমন হৈয়াছে তাৰে মিলিবাবে মন ॥ ১৭৬

তথাপি আপনগণ কৱিতে সাবধান ।

বাহে কিছু রোষাভাস কৈলা ভগবান ॥ ১৭৭

গৌর-কৃপা-তুলিঙ্গী টীকা ।

১৭৩। সন্ত্রমে—ব্যস্ত সমস্ত হইয়া ; তাড়াতাড়ি । ধরিল—আছাড় খাইয়া মাটীতে পড়িয়া গেলে প্রভুর অঙ্গে আঘাত লাগিবে মনে কৱিয়া প্রভুর পড়িয়া যাওয়াৰ উপকৰমেই রাজা প্রতাপকুন্দ্র ব্যস্ত সমস্ত হইয়া তাড়াতাড়ি তাঁহাকে ধরিয়া রাখিলেন, যেন পড়িতে না পাৰেন । তাঁহারে—ইত্যাদি—প্রতাপকুন্দ্র কৰ্ত্তক খৃত হইয়া প্রতাপকুন্দ্রকে দেখিয়াই প্রভুর আবেশ ছুটিয়া গেল, বাহুকূৰ্তি হইল ।

১৭৪। রাজাকে দেখিয়া এবং রাজা তাঁহাকে স্পর্শ কৱিয়াছেন জানিয়া বিষয়ীৰ স্পর্শ হইয়াছে বলিয়া প্রভু নিজেকে ধিক্কার দিতে লাগিলেন । পূৰ্ববর্তী ১১৬-১৭ পয়াৱেৰ টীকা দ্রষ্টব্য । বিষয়িস্পর্শ—বিষয়ী রাজাৰ স্পর্শ ( ২১১১৬ পয়াৱেৰ টীকা দ্রষ্টব্য ) ।

১৭৫। প্রভু পড়িয়া যাওয়াৰ সময় রাজাই কেন তাঁহাকে ধরিতে গেলেন, প্রভুৰ সঙ্গীৱা ধরিলেন না কেম, তাহা বলিতেছেন । প্রভুৰ সঙ্গীৱা কেহ তখন প্রভুৰ নিকটে ছিলেন না ।

আবেশে ইত্যাদি—প্রভুৰ নৃত্য দৰ্শনে শ্রীনিত্যানন্দ প্ৰেমাবিষ্ট হইয়া বিহুল হইয়াছিলেন, প্রভুৰ দিকে তাঁহার তখন খেয়াল ছিল না । কাশীখৰ এবং গোবিন্দও তখন প্রভুৰ নিকটে ছিলেন না, অন্তত ছিলেন ; নিকটে ছিলেন কেবল প্রতাপকুন্দ্র ; তাই ভূপতিত হওয়াৰ সময়েই রাজা তাঁহাকে ধরিয়া ফেলিলেন ।

১৭৬-৭৭। হাড়িৰ সেৱন—নীচজনোচিত কাৰ্য ; সন্মার্জনী দ্বাৰা রথেৰ অগ্ৰে পথে ঝাড় দেওয়া । আপনগণ—নিজেৰ সঙ্গিগণকে । কৱিতে সাবধান—সন্ধ্যাসী হইয়া বিষয়ীৰ সঙ্গ কৱিবে না, এই শিক্ষা দেওয়াৰ নিমিত । বাহে কিছু ইত্যাদি—প্রভু প্ৰকাশে যাহা বলিলেন, তাহাতে মনে হয়, প্রতাপকুন্দ্র তাঁহাকে স্পর্শ কৱিয়াছেন বলিয়া প্রভু যেন তাঁহার প্ৰতি কৃষ্ণ হইয়াছেন ; বস্তুৎ : মনে মনে তিনি কৃষ্ণ হয়েন নাই, রাজাৰ প্ৰতি প্রভুৰ মন প্ৰসন্নই ছিল ।

পূৰ্বেই ঝাড় দেওয়াৰ কাজ দেখিয়া ( পূৰ্ববর্তী ১৪১৫ পয়াৱ ) রাজাৰ প্ৰতি প্রভু প্ৰসন্ন হইয়াছিলেন ( পূৰ্ববর্তী ১৭ পয়াৱ ) ; এই প্ৰসন্নতাৰ ফলে রাজাকে প্রভু স্বীয় ক্ৰিয়াৰ্থেৰ এক অপূৰ্ব খেলাও দেখাইয়াছেন ( পূৰ্ববর্তী ১৫-৬০ পয়াৱ ) । এক্ষণে শ্রীনিত্যানন্দকে প্ৰেমাবিষ্ট কৱাইয়া এবং কাশীখৰ ও গোবিন্দকে অগ্নত্ব যাইতে দিয়া রাজা-প্রতাপকুন্দ্রেৰ সম্মুখভাগেই যে প্রভু ভূপতিত হইতে গেলেন, তাহাও প্রতাপকুন্দ্রেৰ প্ৰতি প্রভুৰ অশেষ কৃপারই পৰিচায়ক—ইহাদ্বাৰা তাঁহাকে স্পর্শ কৱাৰ সুযোগ ও সৌভাগ্য প্রভুই প্রতাপকুন্দ্রকে দিলেন । এসমস্তই রাজাৰ প্ৰতি প্রভুৰ আন্তৰিক প্ৰসন্নতাৰ পৰিচয় দিতেছে । তবে বাহিৰে যে তিনি ক্রোধ প্ৰকাশ কৱিলেন এবং বিষয়ীৰ স্পৰ্শ হইয়াছে বলিয়া নিজেকে ধিক্কার দিলেন, তাহা প্রভুৰ আন্তৰিক ব্যবহাৰ নহে ; বিষয়ীৰ নিকট হইতে দূৰে থাকাৰ নিমিত্ত তাঁহার সঙ্গদিগণকে সাবধান কৱিবাৰ উদ্দেশ্যেই প্রভুৰ এই বাহিক আন্তৰিকাব-বিপদেৰ সময়েও বিষয়ীৰ নিকটে যাইবে না, বিষয়ীৰ নিকট হইতে কোনওক্লপ সাহায্য গ্ৰহণ কৱিবে না, ইহাই প্রভুৰ শিক্ষা । প্রভুৰ একপ ব্যবহাৰেৰ বোধ হয় আৱাও একটী গৃহ্ণ উদ্দেশ্যে ছিল—রাজা প্রতাপকুন্দ্রকে পৱীক্ষা কৱা, রাজাৰ চিন্তে অভিমানেৰ ক্ষীণ রেখাও আছে কিনা, তাহা দেখা । রাজা যে পথে ঝাড় দিতেছিলেন, তাহা তাঁহার অভিমানশূণ্যতাৰ সন্দোধজনক প্ৰমাণ নহে । হইতে পাৰে—চিৱাচৱিত প্ৰথাৰ বশবৰ্তী হইয়াই তিনি ঝাড় দিতেছিলেন ; চিৱাচৱিত

ପ୍ରଭୁର ବଚନେ ରାଜ୍ଞୀର ମନେ ହେଲ ଭୟ ।  
ସାର୍ବତୋମ କହେ—ତୁ ମି ନା କର ସଂଶୟ ॥ ୧୭୮  
ତୋମାର ଉପରେ ପ୍ରଭୁର ପ୍ରସମ ଆହେ ମନ ।  
ତୋମା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଶିଖାସେନ ନିଜ-ଗଣ ॥ ୧୭୯  
ଅବସର ଜାନି ଆମି କରିବ ନିବେଦନ ।  
ମେହିକାଲେ ଯାଇ କରିଛ ପ୍ରଭୁର ମିଳନ ॥ ୧୮୦  
ତବେ ମହାପ୍ରଭୁ ରଥ ଅଦକ୍ଷିଣ ହେଯା ।  
ରଥ-ପାଛେ ଯାଇ ଠେଲେ ରଥେ ମାଥା ଦିଯା ॥ ୧୮୧  
ଠେଲିଲେ ଚଲିଲ ରଥ ହଡ଼ହଡ଼ କରି ।  
ଚୌଦିକେର ଲୋକ ଉଠେ ବଲି “ହରିହରି” ॥ ୧୮୨  
ତବେ ପ୍ରଭୁ ନିଜ ଭକ୍ତଗଣ ଲାଗ୍ରୀ ସଙ୍ଗେ ।  
ବଲଦେବ-ସ୍ଵଭବ୍ରାତ୍ରେ ନୃତ୍ୟ କରେ ରଙ୍ଗେ ॥ ୧୮୩

ତାହା ନୃତ୍ୟ କରି ଜଗନ୍ନାଥ-ଆଗେ ଆଇଲା ।  
ଜଗନ୍ନାଥ ଦେଖି ନୃତ୍ୟ କରିତେ ଲାଗିଲା ॥ ୧୮୪  
ଚଲିଯା ଆଇଲା ରଥ ବଲଗଣ୍ଡିଶ୍ଵାନେ ।  
ଜଗନ୍ନାଥ ରଥ ରାଖି ଦେଖେ ଡାଇନ-ବାମେ ॥ ୧୮୫  
ବାମେ ବିପ୍ରଶାସନ ନାରିକେଲବନ ।  
ଡାହିନେ ପୁଷ୍ପୋଷାନ ଧେନ ବୃନ୍ଦାବନ ॥ ୧୮୬  
ଆଗେ ନୃତ୍ୟ କରେ ଗୌର ଲାଗ୍ରୀ ଭକ୍ତଗଣ ।  
ରଥ ରାଖି ଜଗନ୍ନାଥ କରେନ ଦର୍ଶନ ॥ ୧୮୭  
ମେହି ସ୍ଥାନେ ଭୋଗ ଲାଗେ—ଆଛୟେ ନିୟମ ।  
କୋଟି ଭୋଗ ଜଗନ୍ନାଥ କରେ ଆସ୍ଵାଦନ ॥ ୧୮୮  
ଜଗନ୍ନାଥେର ଛୋଟ ବଡ଼ ସତ ଦାସଗଣ ।  
ନିଜନିଜୋତମ ଭୋଗ କରେ ସମର୍ପଣ ॥ ୧୮୯

## ଗୌର-ହୃପା-ତରଙ୍ଗିଧୀ ଟିକା ।

ପ୍ରଥାର ଅହୁଦରଣେ ଲୋକେର ଚିତ୍ତେର ପରିଚୟ ପାତ୍ରୀ ଥାଏ ନା । ଏକଣେ, ରଥେର ସମ୍ମୁଖେ ସହସ୍ର ସହସ୍ର ଲୋକ ଉପର୍ହିତ, ରାଜପାତ୍ରଗଣ ଓ ଉପର୍ହିତ, ରାଜୀର ଅନେକ ପ୍ରଜାଓ ଉପର୍ହିତ ; ଯଦି ରାଜୀର ଚିତ୍ତେ ବିନ୍ଦୁମାତ୍ରାଓ ରାଜୋଚିତ ଅଭିମାନ ଥାକେ, ତାହା ହିଲେ ଏସମ୍ମତ ଲୋକେର ସାକ୍ଷାତେ କୋମନ୍ଡକୁପେ ଅବମାନିତ ହିଲେଇ ତୋହାର ମେହି ଅଭିମାନ ମାଥା ତୁଳିଯା ଉଠିବେ ; ଶୁତରାଂ ଇହାଇ ରାଜୀର ଅଭିମାନ ପରୀକ୍ଷା କରାର ପ୍ରକୃତ ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣଗ୍ରହଣ । ଏହି ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣଗ୍ରହଣ ପ୍ରଭୁ ତୋହାକେ ପରୀକ୍ଷା କରିଲେନ ; ରାଜୀଓ ବୋଧ ହେବ ପରୀକ୍ଷାଯା ଉତ୍ତିର୍ଣ୍ଣ ହିଲେନ । ଏହି ପରୀକ୍ଷାଯା ଉତ୍ତିର୍ଣ୍ଣ କରାଇଯା ପ୍ରଭୁ ପ୍ରତାପକୁଦ୍ରେର ମହିମାଇ ଧ୍ୟାପନ କରିଲେନ ।

୧୭୮ । ପ୍ରଭୁର ବଚନେ—“ଛି ଛି ବିଷୟିଷ୍ପର୍ଣ୍ଣ ହଇଲ ଆମାର” ଏହି ବାକ୍ୟ ଶୁଣିଯା । ପ୍ରଭୁର କଥା ଶୁଣିଯା ରାଜୀର ଅଭିମାନ ହେବ ନାହିଁ, ତିମି ନିଜେକେ ଅବମାନିତ ମନେ କରେନ ନାହିଁ ; ବରଂ ପ୍ରଭୁକେ ପ୍ରକ୍ଷର୍ଣ୍ଣ କରିଯା ପ୍ରଭୁର ଚରଣେ ଅପରାଧୀ ହିଲେନ ବଲିଯା ତୋହାର ଭୟ ହଇଯାଇଲ । ସାର୍ବତୋମେର ଆଶ୍ଵାସ-ବାକ୍ୟେ ତିନି ଆସ୍ଵାସ ହିଲେନ ।

୧୭୯ । ତୋମା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି—ତୋମାକେ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଯା ।

୨୮୦ । ଅବସର ଜାନି—ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣଗ୍ରହଣ—ତୋମାକେ ଜାନାଇବ । ୧୧୧୪୪-୫ ପରାବେର ଟିକା ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ ।

୧୮୧ । କୁଷକେ ଲାଇଯା ଭଜେ ଯାଇତେଛେନ—ଏହି ଭାବେର ଆବେଶେ ଆନନ୍ଦେର ଆଧିକ୍ୟବଶତଃ ରାଧାଭାବାବିଷ୍ଟ ପ୍ରଭୁ ଯେନ ଆସ୍ତାହାରା ହଇଯାଇ କଥନ୍ତେ ନୃତ୍ୟ କରିତେଛେନ, କଥନ୍ତେ ଜଗନ୍ନାଥକେ ଅଦକ୍ଷିଣ କରିତେଛେନ, ଆବାର କଥନ୍ତେ ବା ରଥେ ମାଥା ଦିଯା ଠେଲିତେଛେନ । ଆନନ୍ଦେର ଉଚ୍ଛ୍ଵାସଇ ନାନାଭାବେ ବ୍ୟକ୍ତ କରିତେଛେନ । ଶୀଘ୍ର ବୃନ୍ଦାବନେ ପୌଛିବାର ଅତ୍ୟାଗ୍ରହେଇ ଯେନ ଦ୍ରତଗତିତେ ରଥକେ ଚାଲାଇବାର ନିଯିନ୍ତ ପ୍ରଭୁ ନିଜେର ମାଥା ଦିଯା ରଥ ଠେଲିତେଛିଲେନ ।

୧୮୨ । ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥ ଓ ତୋ ବୃନ୍ଦାବନ-ବିହାରେର ଜଟାଇ ରଥ୍ୟାଆଛିଲେ ବାହିର ହଇଯାଇନେ ; ବୃନ୍ଦାବନ-ବିହାରିଗୀ ତୋହାକେ ସହର ଯେନ ଭଜେ ନେନ୍ଦ୍ରୀର ଜଟ ଆଗ୍ରହାସିତା ହଇଯା ମାଥା ଦିଯା ରଥ ଠେଲିତେଛେନ, ଇହା ଅହୁଭବ କରିଯା ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥ ଓ ଆନନ୍ଦେର ଆତିଶ୍ୟେ ଦ୍ରତବେଗେ ରଥ ଚାଲାଇତେ ଲାଗିଲେନ ।

୧୮୩ । ବଲଦେବ-ସ୍ଵଭବ୍ରାତ୍ରେ—ବଲଦେବେର ରଥେର ଓ ସ୍ଵଭବ୍ରାତ୍ରର ରଥେର ସମ୍ମୁଖେ । ତିନ ଜନେରଇ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ରଥ ।

୧୮୪ । ବଲଗଣ୍ଡି—ଏକଟା ସ୍ଥାନେର ନାମ ।

୧୮୫ । ବିପ୍ରଶାସନ—ଏକଟା ନାରିକେଲ-ବାଗାନେର ନାମ ।

রাজা রাজমহিষীবুন্দ পাত্র-মিত্রগণ ।

নীলাচলবাসী ষত ছোট বড় জন ॥ ১৯০

নানাদেশের ষাত্রিক দেশী ষত জন ।

নিজনিজ ভোগ তাঁহা কৈল সমর্পণ ॥ ১৯১

আগে-পাছে দুই পার্শ্বে পুস্পোঢ়ান-বনে ।

যে যাহা পায় লাগায়, নাহিক নিয়মে ॥ ১৯২

ভোগের সময়ে লোকের মহাভিড় হৈলা ।

নৃত্য ছাড়ি মহাপ্রভু উপবনে গেলা ॥ ১৯৩

প্রেমাবেশে মহাপ্রভু উপবন যাএও ।

পুস্পোঢানে গৃহপিণ্ডায় রহিলা পড়িয়া ॥ ১৯৪

নৃত্যপরিশ্রমে প্রভুর দেহে ঘন ঘর্ষ ।

হৃগঙ্গি শীতল বায়ু করয়ে সেবন ॥ ১৯৫

ষত ভক্ত কীর্তনীয়া আসিয়া আরামে ।

প্রতিবক্ষতলে সভে করিলা বিশ্রামে ॥ ১৯৬

এই ত কহিল প্রভুর মহাসঞ্চীর্তন ।

জগন্নাথের আগে যৈছে করিলা নর্তন ॥ ১৯৭

রথাগ্রে মহাপ্রভুর নৃত্য বিবরণ ।

চৈতন্যাষ্টকে কুপগোসাঙ্গি করিয়াছে বর্ণন ॥ ১৯৮

তদৃকং শ্রীকুপগোস্বামিনা স্তু-

মালায়াম্ ( ১৭ )—

রথাক্রিস্তারাদধিপদবি নীলাচলপতে-

রদভ্রেমোর্মিশুরিতমটমোঞ্জাসবিবশঃ ।

সহর্ষং গায়ত্রিঃ পরিবৃত্ততমুর্বৈষ্ণবজনৈঃ

স চৈতন্যঃ কিং যে পুনরাপি দৃশোর্ধান্তি পদম্ ॥ ৮

শ্রোকের সংক্ষিপ্ত টীকা ।

রথাক্রান্তেশ্বেতি । স চৈতন্যঃ পুনরাপি পুনর্বারং যে যম দৃশোর্ধান্তেরয়োঃ পদং গোচরং কিমিত্যতিভাগেন যাশ্রতি আগমিষ্যতীত্যর্থঃ । কথস্তুতঃ স রথাক্রান্ত রথারোহণং কৃতবতঃ নীলাচলপতে জগন্নাথস্ত আরাঙ নিকটে অধিপদবি পদব্যাঃ অদভ্যে অনন্তেন প্রেমোর্মিশু প্রেমঃ কল্পেন শুরিতং যৎ নটনঃ তন্মু য উপ্লাসন্তেন বিবশঃ । পুনঃ কিস্তুতঃ সহর্ষং যথাস্তান্তথা গায়ত্রিঃ বৈষ্ণবজনৈঃ পরিবৃত্তা চতুর্দিক্ষু বেষ্টিতা তমু শরীরং যস্ত সঃ । ইতি শ্রোকমালা । ৯

গোর-কৃপা-তরঙ্গিণী টীকা ।

১৯২ । রথের সম্মুখে, পশ্চাতে, দুইপার্শ্বে, এমন কি ডাইন দিকের পুস্পোঢানেও যিনি যেখানে স্থান পাইলেন, তিনি সেই স্থানেই শ্বীর অভীষ্ট দ্রব্য শ্রীজগন্নাথকে নিবেদন করিয়া ভোগ দিলেন । যাঁহা—যেস্থানে । লাগায়—ভোগ লাগায় ।

১৯৪ । উপবনে—পুস্পোঢানে । গৃহপিণ্ডায়—ঘরের দ্বা ওষায় ।

১৯৫ । নৃত্যপরিশ্রমে—রথের অগ্রভাগে নৃত্য করার দুরণ পরিশ্রমে । ঘন ঘর্ষ—অত্যধিক ঘর্ষ ।

১৯৬ । আরামে—বাগানে ; পুস্পোঢানে ; যে উদ্গানে প্রভু বিশ্রাম করিতেছিলেন, সেই উদ্গানে ।

১৯৮ । চৈতন্যাষ্টকে—শ্রীকুপগোস্বামিবিরচিত মহাপ্রভুর একটী স্তুতি । এই স্তুতে আটটী শ্লোক আছে বলিয়া ইহাকে অষ্টক বলে । নিয়ে এই অষ্টক হইতে একটী শ্লোক উদ্ধৃত হইয়াছে ।

শ্লো । ১ । অষ্টয় । যথাক্রান্ত ( রথস্থিত ) নীলাচলপতেঃ ( নীলাচলপতি শ্রীজগন্নাথদেবের ) আরাঙ ( নিকটে ) অধিপদবি ( পদব্যাধি ) অদভ্রেমোর্মিশুরিতমটমোঞ্জাসবিবশঃ ( অত্যধিক প্রেম-তরঙ্গেদ্বেকজনিত-নর্তনানন্দ-বিবশ ) সহর্ষং ( আনন্দের সহিত ) গায়ত্রিঃ ( কীর্তনকারী ) বৈষ্ণবজনৈঃ ( বৈষ্ণব-সকলদ্বারা ) পরিবৃত্ততমুঃ ( পরিবৃতদেহ ) সঃ ( সেই ) চৈতন্যঃ ( শ্রীচৈতন্যদেব ) পুনরাপি ( পুনরায় ) কিং ( কি ) যে ( আমার ) দৃশ্যঃ ( নয়নবর্ষের ) পদং ( গোচরে ) যাশ্রতি ( আসিবেন ) ।

অনুবাদ । রথস্থিত-শ্রীজগন্নাথদেবের নিকটবর্তী পদিমধ্যে অত্যধিক-প্রেম-তরঙ্গেদ্বেকজনিত নর্তনানন্দে

ইহা যেই শুনে, সেই গৌরচন্দ্র পায় ।

সুদৃঢ় বিশ্বাস সহ প্রেমভক্তি হয় ॥ ১৯৯

শ্রীকৃপ রঘুনাথ-পদে ঘার আশ ।

চৈতন্তচরিতামৃত কহে কৃষ্ণদাস ॥ ২০০

ইতি শ্রীচৈতন্তচরিতামৃতে মধ্যখণ্ডে রথাগ্রে  
নর্তনং নাম অযোদ্ধপরিচ্ছেদঃ ॥

—○—

গৌর-কৃপা-তরঙ্গী টাকা ।

যিনি বিশ্বতা প্রাপ্ত হইয়াছিলেন এবং বৈষ্ণবগণ আনন্দের সহিত কীর্তন করিতে করিতে যাহাকে বেষ্টন করিয়াছিলেন, সেই শ্রীচৈতন্তদেব কি পুনরায় আমার দৃষ্টির বিষয়ীভূত হইবেন ( আমি কি আর তাহার দর্শন পাইব ) ? ৯

অদ্ভুতপ্রেমোঙ্গলি-স্ফুরিতনটনোলাসবিবশঃ—অদ্ভুত ( অনন্ত—অত্যধিক ) প্রেমোঙ্গলি ( প্রেমতরঙ্গ—প্রেমবৈচিত্রী ) দ্বারা স্ফুরিত হইয়াছে যে নটন ( নত ) , সেই নৃজ্যজনিত উল্লাসে ( আনন্দাধিক্যে ) বিবশ । শ্রীজগন্ধারের চন্দ্রবদন দর্শন করিবা যাহার চিত্তে আনন্দসমূদ্র উদ্বেলিত হইয়া পড়িয়াছে, সেই আনন্দের প্রেরণায় উদ্গুণ-নৃত্যাদি করিয়া যিনি ক্লান্ত ও বিবশ হইয়া পড়িয়াছেন, তাদৃশ শ্রীচৈতন্ত ।

শ্রীজগন্ধারের নিকটে ভক্তগণপরিবৃত হইয়া প্রভু কিরণে নৃত্যাদি করিয়াছিলেন, তাহাই শ্রীকৃপ গোস্বামী এই শ্লোকে বিবৃত করিয়াছেন । ১৯৭-১৯৮ পঞ্চাবের প্রমাণ এই শ্লোক ।

—○—